

Scanned by CamScanner



در ثوابگریستن و عزاداری برحضرت سیدالشهدا الله و وظایف تعزیه داری

> تأليف. علامه سيد محدحسن طباطبايي ميرجها ني اصفهاني

> > تحقیق. حامدفدوی امردستانی



### فهرست مطالب

| 11 | لقلمه محقق                                             |
|----|--------------------------------------------------------|
|    | شرح حال علامه ميرجهاني                                 |
| ۲۱ | اساتيد                                                 |
| 27 | تأليفات                                                |
|    | مكاشفات و تشرّ فات                                     |
| 48 | ولادت و وفات                                           |
|    |                                                        |
|    | ديباچه كتاب                                            |
|    | پيش درآمد نخست                                         |
|    | پیش درآمد دوم: اقسام گریه                              |
|    | پيش درآمد سوم: حقيقت گريه                              |
|    | حقيقت گريه                                             |
|    | پیش درآمد چهارم: آیات راجع به گریه                     |
|    | موجبات اقسام گريه                                      |
|    | از نشانههای ولایت داشتن                                |
| ۴٠ | در بیان ایرادی                                         |
|    | جواب ايراد                                             |
| 47 | حدیث اول: احادیث وارده در ثواب گریستن بر حسین علی الله |
| 47 | حديث دوم                                               |
|    | حديث سوم                                               |
|    | هیچ طاعت و عبادتی بدون ولایت پذیرفته نخواهد شد         |
| 48 | جزع و گریهٔ ابراهیم بر ابی عبدالله للنالم              |
| 1  | در تفسير آيه (و فديناه بذبح عظيم) و آنچه راجع به آنست  |
| 19 | نظر دانشمندان در مورد اشک                              |

وجوب ثواب و عقاب .....



|     | 273                                                                                      |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------|
| 44  | جه سوم                                                                                   |
| ٧۴  | بیانی از مؤلّف برای توضیح راجع به ثواب گریه                                              |
|     | جه چهارم                                                                                 |
| ۷۵  | جه پنجم                                                                                  |
|     | ىدىث بىستم                                                                               |
| W   | عديث بيست و يكم: ثواب گريستن در مصائب آل محمّد عليه الله الله الله الله الله الله الله ا |
|     | عديث بيست و دوم                                                                          |
|     | عدیث بیست و سوم: ثواب گریه بر حسین و اهل بیت آن حضرت                                     |
|     | مديث بيست و چهارم                                                                        |
|     | عديث بيست و پنجم ٰ                                                                       |
|     | حديث بيست و ششم: مقامات گريه كنندگان بر حضرت سيّدالشهداء عليّ                            |
|     | حديث بيست و هفتم                                                                         |
| ۸۶  | حديث بيست و هشتم                                                                         |
|     |                                                                                          |
|     | بابدوم                                                                                   |
| ۸٩  | در خواص و فوائدگریه بر حسین للبلا                                                        |
| 91  | در بیان فوائد گریه بر حسین الله است                                                      |
| ۹۵  | فوائد گریستن و عزاداری بر حسین النا است                                                  |
|     | فضیلت گریه بر حسین در مجالس عزای او                                                      |
|     |                                                                                          |
|     | بابسوم                                                                                   |
| 110 | در بیان بعضی از امور مهمهای در موضوع گریه                                                |
| 110 | فصل اول                                                                                  |
| 118 | جزع و گریه بر غیر ابی عبدالله للنالخ                                                     |
| 117 | جواز گریه بر غیر اَن حضرت                                                                |
| ۱۱۸ | فصل دوم: گریه بر حسین افضل عبادات است                                                    |
| 119 | وجه افضلیت گریه بر حسین النظ                                                             |
|     | وجه اول                                                                                  |
|     | و جه دو م                                                                                |
|     |                                                                                          |

| 11        | وجه سوم                                                  |
|-----------|----------------------------------------------------------|
| 177       | وجه چهارم                                                |
| 177       | وجه پنجم                                                 |
| 177       | مختصري از علّت و فلسفه گریه کردن بر حسین ﷺ               |
| نی        | نتيجه شهادت حسين للهل نجات بندگان خدا است از نادا        |
|           | فضیلت تباکی                                              |
|           | کلام در تباکی، و حقیقت و ثواب آن                         |
|           | علّت گريه نكردن                                          |
|           | موجبات قساوت قلب چند چيز است                             |
|           | علاج مرض قساوت قلب                                       |
|           | فصل چهارم: گریه از خوف خدا وگریه در محبّت به خدا         |
|           | کلید در های سعادت                                        |
|           | عبادت كنندگان سه دستهاند                                 |
|           | در بیان محبّت با خدا و نشانهٔ آن                         |
|           | نشانه محبّت با خدا                                       |
|           | نتيجه محبَّت با خدا                                      |
|           | علَّت تامَّه محبَّت خدا                                  |
|           | معامله خدا با دوستان                                     |
|           | معامله خدا با دشمنان                                     |
|           | روايتي لطيف از امام صادق للسلا                           |
| 149       | ثواب گریه به قدر معرفت گرینده داده خواهد شد              |
|           |                                                          |
|           | باب چهارم                                                |
| شهادت ۱۵۳ | ر بیان گریه انبیاء بر آن حضرت و خبر دادن خدا ایشان را از |
|           | حديث اول                                                 |
|           | حدیث دوم:گریه آدم بر حسین                                |
|           | عدیث سوم                                                 |
|           | حدیث سوم<br>حدیث چهارم: دیدن آدم، انوار خمسه طیّبه را    |
|           | عدیت چهارم: دیدن ادم، انوار خمسه طیبه را                 |
| 10V       | 11 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                   |



| ۱۵۸ | ىديث ششم: خبر كشتى ساختن نوح و خون بيرون أمدن به نام حسين للجُّلا   |
|-----|---------------------------------------------------------------------|
|     | ىدىث هفتم: به زمين كربلا رسيدن نوح و ابراهيم                        |
|     | نديث هشتم                                                           |
| 188 | ىدىث نهم                                                            |
|     | عديث دهم: اخبار ابراهيم و اسماعيل عليميلا از قتل حسين               |
|     | عديث يازدهم: رسيدن ابراهيم به زمين كربلا                            |
|     | عديث دوازدهم                                                        |
|     | عدیث سیزدهم: رسیدن موسی به زمین کربلا                               |
|     | عدیث چهاردهم: خبر دادن خدا به موسی از مصائب حسین ﷺ                  |
|     | عديث پانزدهم                                                        |
| 184 | عدیث شانزدهم: رسیدن سلیمان به زمین کربلا                            |
|     | عديث هفدهم                                                          |
| ۱۶۸ | عدیث هجدهم: رسیدن عیسی به زمین کربلا                                |
| ۱۶۸ | حديث نوزدهم                                                         |
|     | حديث بيستمم                                                         |
| ۱۷۰ | عديث بيست و يكم                                                     |
|     | سخنانی از صحیفه زکریّا                                              |
|     | مدیث بیست و دوم: سخنانی از صحیفه شعیای پیغمبر                       |
|     | حديث] بيست و سوم: خبر اسماعيل صادق الوعد                            |
| ۱۷۳ | حدیث] بیست و چهارم: بیان مصائب حسین للجلا از وحی کودک               |
|     | ترجمه حالات صاحب وحي كودك                                           |
|     | در پیرامون و حی کودک و تفسیر و بیان بعضی از رموز آن                 |
|     | حديث] بيست و پنجم: نقل كعب الأحبار از كتب سماويّه                   |
| ۱۸۶ | حدیث] بیست و ششم: نقل رأس الجالوت از پدر                            |
| ۱۸۶ | حديث] بيست و هفتم: مكالمه كامل با عمرسعد وبيان حكايتياز راهب راهشام |
|     |                                                                     |
|     | باب پنجم                                                            |
| 190 | ِ گریه آسمانها و زمینها و اهل آنها بر حسین للیا                     |
| 190 | ديث اول                                                             |

| حديث دوم          |
|-------------------|
| حديث سوم          |
| حدیث چهارم        |
| حديث پنجم         |
| حديث ششم          |
| حديث هفتم         |
| حديث هشتم         |
| حديث نهم          |
| حديث دهم          |
| حديث يازدهم       |
| حديث دواز دهم     |
| حديث سيزدهم       |
| حديث چهاردهم      |
| حديث پانزدهم      |
| حدیث شانز دهم     |
| حدیث هفدهم        |
| حدیث هجدهم        |
| حديث نوزدهم       |
| حديث بيستم        |
| حديث بيست و يكم   |
| حديث بيست و دوم   |
| حديث بيست و سوم   |
| حديث بيست و چهارم |
| حديث بيست و پنجم  |
| حديث بيست و ششم   |
| حديث بيست و هفتم  |
| حديث بيست و هشتم  |
| حديث بيست و نهم   |
| حدیث سے ام        |

| ۲.۷ | حديث سي و يكم                                         |
|-----|-------------------------------------------------------|
| 7.9 | حديث سي و دوم                                         |
| 111 | حديث سي و سوم                                         |
| 111 | حديث سي و چهارم                                       |
|     | حديث سي و پنجم                                        |
| 717 | حديث سي و ششم                                         |
| 717 | حديث سي و هفتم                                        |
|     | حديث سي و هشتم                                        |
|     | حديث سي و نهم                                         |
|     | حديث چهلم                                             |
|     |                                                       |
|     | باب ششم                                               |
| ۲۱۷ | در بیان آنچه از کتب عامّه روایت شده                   |
|     | در خون باریدن و گریستن آسمان و زمین در مصیبت حسین الی |
|     | [حديث] حديث اول                                       |
|     | [حديث] حديث دوم                                       |
|     | [حديث] حديث سوم                                       |
| ۲۱۷ | [حديث] حديث چهارم                                     |
|     | [حديث] حديث پنجم                                      |
|     | [حدیث] حدیث ششم                                       |
| 119 | [حدیث] حدیث هفتم                                      |
| 719 | [حديث] حديث هشتم                                      |
|     | [حديث] حديث نهم                                       |
|     | [حدیث] حدیث دهم                                       |
|     | [حديث] حديث يازدهم                                    |
|     | [حديث] حديث دوازدهم                                   |
|     | [حديث] حديث سيز دهم                                   |
|     | [حدیث] حدیث چهاردهم                                   |
| *** | 1 34 in (Cite)                                        |

| TTT                                                                                            | [حديث] شانزدهم                                                                        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢٢٣                                                                                            |                                                                                       |
| ٢٢٣                                                                                            |                                                                                       |
| YY¥                                                                                            |                                                                                       |
| 774                                                                                            |                                                                                       |
| ۲۲۵                                                                                            |                                                                                       |
| YY5                                                                                            |                                                                                       |
| YYY                                                                                            |                                                                                       |
| YYV                                                                                            |                                                                                       |
| YYV                                                                                            |                                                                                       |
| YYY                                                                                            | [حديث] بيست و ششم                                                                     |
| XYX                                                                                            | [حديث] بيست و هفتم                                                                    |
| 7771                                                                                           | [حديث] بيست و هشتم                                                                    |
|                                                                                                | [ 1                                                                                   |
| 7771                                                                                           | 11. * 1. ******************************                                               |
| 77T                                                                                            | 11. * 1. ******************************                                               |
|                                                                                                | 11. * 1. ******************************                                               |
|                                                                                                | [حدیث] سیام                                                                           |
| YTT                                                                                            | [حدیث] سیام<br>باه                                                                    |
| ب هفتم                                                                                         | [حدیث] سیام                                                                           |
| ۲۳۳                                                                                            | [حدیث] سیام باد<br>بادیث<br>در احادیث وارده در گریستن و حزن و<br>حدیث اول<br>حدیث دوم |
| ٢٣٣ ٢٣٣ ١٣٥ اندوه همه اهل آسمانها ٢٣٧                                                          | [حدیث] سیام باد<br>بادیث<br>در احادیث وارده در گریستن و حزن و<br>حدیث اول<br>حدیث دوم |
| ۲۳۳                                                                                            | [حدیث] سیام باد<br>در احادیث وارده در گریستن و حزن و<br>حدیث اول<br>حدیث دوم          |
| ۲۳۳                                                                                            | احدیث] سیام                                                                           |
| ۲۳۳ بهفتم<br>اندوه همه اهل آسمانها ۲۳۷<br>۲۳۷ ۲۳۷ ۲۳۸ ۲۳۹                                      | احدیث] سیام                                                                           |
| ۲۳۳ بهفتم<br>اندوه همه اهل آسمانها ۲۳۷ ۲۳۷ ۲۳۷ ۲۳۸ ۲۳۸ ۲۳۸ ۲۳۸ ۲۳۹ ۲۴۰ ۲۲۰                     | احدیث] سیام                                                                           |
| ۲۳۳ بهفتم<br>اندوه همه اهل آسمانها ۲۳۷<br>۲۳۷ بر ۲۳۸ بر ۲۳۸ بر ۲۳۸ بر ۲۳۹ بر ۲۴۰ بر ۲۴۴ بر ۲۴۴ | احدیث] سیام                                                                           |
| ۲۳۳  اندوه همه اهل آسمانها                                                                     | احدیث] سیام                                                                           |
| ۲۳۳ اندوه همه اهل آسمانها ۲۳۷  ۲۳۷  ۲۳۸  ۲۳۸  ۲۴۰  ۲۴۰  ۲۴۲                                    | احدیث] سیام                                                                           |



| ۲۵۷ | موعظه بليغه راجع به گريه بر حسين الجلا                                         |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------|
| 751 | فضیلت و شرافت گریه بر حسین للنالج                                              |
| 758 | از فوائد گریستن بر مصائب امام مظلومان طائلا                                    |
| ۲۶۸ | حفظ دین، به گریستن و عزاداری بر حسین ملی است                                   |
| 771 | علَّت نهضت و قيام امام حسين الرابع السلام الله الله الله الله الله الله الله ا |
|     | از جنایاتی که در زمان معاویه بر شیعیان شد                                      |
|     | جور و جفاهای معاویه با شیعیان اهل بیت علیجینین                                 |
| ۲۸. | طغیان معاویه و ظلم و جور او در حقّ شیعیان                                      |
|     | از اشعار و کفریّات یزید پلید و کافر                                            |
|     | انگيزه نهضت حسين                                                               |
|     | حکایت نامهٔ معتضد عباسی و امر او به لعن بر معاویه و بنیامیّه                   |
|     | مكتوب معتضد                                                                    |
|     | جنايت عظيم و كفر يزيد                                                          |
|     | پایان مکتوب معتضد عبّاسی و خلاصهای از ترجمه آن                                 |
|     | علَّت اصلى قيام و نهضت حسيني النَّلِلْ                                         |
|     | باب هشتم                                                                       |
|     | در عظمت مصائب حسين لله و خواندن                                                |
|     | شعر در مصیبتهای آن حضرت و ثواب آن                                              |
| ۳۲۵ | حدیث اول<br>حدیث دوم                                                           |
| ۳۲۶ | حليث دوم                                                                       |
|     | حديث ديگر [سوم]                                                                |
|     | حدیث دیگر [چهارم]                                                              |
|     | حديث ديگر [ېنجم]                                                               |
|     | بیانی از مؤلف در موضوع عزاداری                                                 |
|     | باب نهم                                                                        |
|     | در بیان نوحه سرایی و عزاداری مؤمنین جنّ بر آن حضرت                             |
|     | انتقاد از منکرین وجود جنّ و نوحه گری آنها                                      |
|     | منکرین وجود جنّ و گریستن او و گریستن ملائکه                                    |
| 247 | جواب منکرین. گریستن جنّیان و ملائکه                                            |

| البكاء للحسين |                                                   |
|---------------|---------------------------------------------------|
| ۳۵۳           | پيا<br>دهم                                        |
| ۳۵۳           | دهم<br>در حزن و اندوه و گریستن                    |
| ۳۵۳           | در حزل و اندوه و دریستن                           |
| דסד           | حیوانات و وحوش و طیور در ماتم حسین للیلا          |
| TAY           | حديث اول                                          |
| ΥΛ¥           | حديث دوم                                          |
| ٣٨٤           | حديث سوم                                          |
| TAV           | حدیث چهارم                                        |
| TOY           | حديث پنجم ً                                       |
| 1 ΩΛ          | حديث ششم                                          |
| ΤΩΛ           | حديث هفتم                                         |
| ۲۵۹           | حدیث هفتم<br>حدیث هشتم                            |
|               | باب یازدهم                                        |
| rsr           | در بیان گریهٔ طیور بر آن جناب                     |
| T54           | شفاء دختر يهوديه از خون حسين الجلج                |
|               | گریه و نوحهسرانی مرغان                            |
|               | گریه و عزاداری جغد در ماتم حسین ﷺ                 |
|               | باب دوازدهم                                       |
| rvr           | در تأثّر و گریه نباتات برای آن حضرت               |
|               | حکایت امّ مُعبد و شجره مبارکه                     |
|               | تأثّر و گریه نباتات بر آن حضرت                    |
|               | چنار خون بار                                      |
|               | پهرون کون کان کان کان کان کان کان کان کان کان کا  |
|               | بابسيزدهم                                         |
| λ1            | در تألّم و تأثّر و گریه جمادات در مصیبت آن حضرت   |
|               | باب چهاردهم                                       |
| حناب ۸۵       | د. بانگرستند و عزاداری صاحبان ادبان و کفّار به آن |

|     | *                                                                  |
|-----|--------------------------------------------------------------------|
| ۵۸۳ | مرثیه امام شافعی در عزای حسین علیه                                 |
| ۳۸۷ | عزاداری شیعیان در زمان معزّالدوله دیلمی و سلطان سنجر               |
| ۳۸۹ | شیعه در زمان سُبُکتَکین و عمرو بن لیث                              |
| 791 | عزاداری اهل ماچین و شیعیان مصری                                    |
| 794 | گریه اهل کتاب و کفّار                                              |
| 299 | قيام دُرّه الصدف و دختران انصار و حمير                             |
| 4.4 | مقاتله دُرّة الصدف وحنظله با قوم ملاعين وكشته شدندرةالصدف          |
| ۲.٧ | داستان رأهب نصراني و سر مطهّر                                      |
|     | رسول رومي و مجلس يزيد                                              |
| ۴۱. | حکایت نصرانی در مجلس یزید پلید                                     |
| 411 | حكايت جاثليق نصراني در مجلس يزيد                                   |
| 417 | عظمت مصيبت ابى عبدالله الحسين الماللة الحسين الماللة               |
| 414 | حکایاتی در عزاداری هندوها در روز عاشورا                            |
|     |                                                                    |
|     | ٠٠ باب پانزدهم                                                     |
| 419 | راجع به انتقادات وارده بر کیفیّات عزاداری بر حسین ﷺ و جواب از آنها |
| 419 | از جمله اعتراضات راجع به عزاداري                                   |
| 419 | [اعتراض] اول[اعتراض] دوم                                           |
| 419 | [اعتراض] دوم                                                       |
| 419 | [اعتراض] سوم                                                       |
| 47. | [اعتراض] چهارم                                                     |
| 47. | [اعتراض] پنجم                                                      |
|     | [اعتراض] ششم                                                       |
| 471 | [اعتراض] هفتم                                                      |
| 475 | امّا جواب اعتراضات                                                 |
| 475 | جواب اعتراض اول                                                    |
| 410 | جواب از اعتراض دوم                                                 |
| 479 | عزاداری و نوحه سرائی علامه سیّد بحرالعلوم                          |
|     | فتواي محقق قمي عليه راجع به شبيه درآوردن                           |



### باب شانزدهم

| اجعت از شام به مدینه طیبه ۴۶۵ | در ابتداء شروع به عزاداري بر أن حضرت هنگام مرا      |
|-------------------------------|-----------------------------------------------------|
| *5V                           | خطبهٔ امام سجاد علیہ هنگام ورود به مدینه            |
| ۴٧٠                           | عزاداری اُهل مدینه در ورود به آل الله ﷺ             |
| fvr                           | گریستن امام سجّاد ﷺ بر پدر بزرگوارش                 |
|                               |                                                     |
|                               | باب هفدهم                                           |
| شمنی است                      | در بیان اینکه برقراری دین روی پایه دوستی و د        |
| ۴۷٩                           | مقصداؤل                                             |
| ۴۸۰                           | تولّی و تبرّی زکن اعظم ایمان است                    |
| ¥AY                           | تولّی و تبرّی نشانه محبّت خدا                       |
| ن داشتن به خدا است            | مقصد دوم: محبّت داشتن به سيّدالشهداء للنُّلْج محبّن |
|                               | آیات واخبار راجع به تولّی و تبرّی                   |
|                               | در بیان وجوب تبرّاء از دشمنان دین                   |
|                               |                                                     |
|                               | باب هجدهم                                           |
|                               | در بیان نکاتی بسیار جالب توجّه                      |
|                               |                                                     |
|                               | باب نوزدهم                                          |
| ٥٠٧                           | در بیان وظایف عزاداران                              |
| رت                            | مطلب اول: در بیان وظائف عزاداری بر آن حضر           |
| 0.9                           | شرايط و وظائف برپاكتنده مجلس عزا                    |
|                               | عطایای اهل بیت علیکی به ذاکرین و مدّاحان            |
|                               | طلب دوم: وظايف وغاظ و خطَّاب                        |
|                               | مطلب سوم]: وظائف مسئله گو                           |
|                               | [ مطلب چهارم]: وظایف ذاکرین                         |
|                               | [مطلب پنجم]: امّا مدّاحان                           |
|                               | مطلب ششم]: وظايف مستمعين                            |
|                               | بعضی از طُرُق مشروع عزاداری                         |
|                               |                                                     |



|     | 1         |    | 1.  |
|-----|-----------|----|-----|
| MYD | <br>الدرر | 9. | پىد |

#### باب بیستم

| ٥٣١ | مراثی و زبان حالها آثر طبع مؤلّف                         |
|-----|----------------------------------------------------------|
|     |                                                          |
|     |                                                          |
|     |                                                          |
|     | afs                                                      |
|     | «۵»                                                      |
|     |                                                          |
|     | ιY3                                                      |
|     |                                                          |
|     | (A)                                                      |
|     |                                                          |
|     | «١١» زبان حال حسين للنا الله با خواهر                    |
|     | «۱۲» زبان حال زینب                                       |
| 140 |                                                          |
|     | «۱۴» زبان حال زینب تا مرکب برادر                         |
|     | «۱۵» در رثاء قمر بنی هاشم                                |
|     | «۱۶» زبان حال امام بر کنار نعش پسر                       |
|     | «۱۷» مرثیه                                               |
|     |                                                          |
|     | «۱۸» أيضاً                                               |
|     |                                                          |
|     |                                                          |
|     | «۲۱» بازگشتن علی اکبر از میدان نزد پدر و اظهار عطش نمودن |
|     | <b>د۲۲</b> ، سرّ برگشتن او و آب خواستن از پدر            |
| 140 | (۲۳) شهادت على اصغر                                      |
|     | «۲۴» این مرثیه با قلبی سوزان سروده شد                    |
| 100 | «۲۵» بازار کوفه                                          |

### البكاء للحسين



| ۱۵۵ | ۲۶۱ زبان حال زینب در مجلس یزید |      |
|-----|--------------------------------|------|
|     |                                |      |
| ۲۵۵ | ن كتاب                         | پایا |
| ۵۵۴ | ِست منابع و مآخذ               | فهر  |

### مقدمهای از نوهٔ علامه میرجهانی

### بسم الله الرّحمن الرّحيم

علامه میرجهانی طباطبائی از جمله شخصیّتهای نادر و منحصر به فرد معاصر است که در علوم و فنون مختلف دستی بر افراشت و از گلستان آداب خوشهها چید.

آنچه وی را در میان بسیاری از بزرگان عصر متمایز می کند نه خرد و دانش اوست و نه جامع الاطراف بودن، بلکه ضمیر معرفتی و بصیرت قلبی ایشان را به ذروهٔ رفیع حسن و کرامت نائل نمود که امروز آثار فراوانی در آن زمینه در معرض بهره برداری و استفاده و استفاضهٔ عموم قرار دارد.

تشرفات متعدد به محضر قطب عالم امکان و مهرورزی و شیدائی ایشان نسبت به ذوات مقدسه ائمه معصومین ـ سلام الله علیهم ـ به جهات معرفتی ایشان بر می گردد که مستفاد و منبعث از تأییدات موالی نعم بوده است.

در آخرین سفر علامه میرجهانی به مشهد مقدّس در جمعی بین دوستان به نقل خاطرهای از آن تأییدات پرداختند:

«در سالهای اقامت در جوار ملکوتی سلطان سریر ارتضی حضرت علی بن موسی الرضا علیه التحیه والثناء مین در منزل یکی از محترمین تجار در دهه عاشورا منبر می رفتم و موضوع سخنانم مواقف هولناک قیامت بود. در حال شرح و تفسیر آیات عذاب بودم که ناگاه جانب درب ورودی مجلس، وجود مبارک حضرت ابا عبدالله علی را مشاهده کردم که با عتاب فرمودند: «مردم را نترسان و آنان را به لطف و محبّت ما امیدوار کن»، ناگاه به خود آمدم و بحث را قطع نمودم و از عنایات و کرامات آن امام همام سخن به میان آوردم و در آن شب شوری عجیب در محفل بر یا شد.

در ايام اقامت علامه ميرجهاني در عتبات عاليات يكي از امور مورد توجّه خاص ايشان سفر به كربلا و زيارت حضرت ابا عبدالله الحسين ـسلام الله عليه - و ياران با



وفاي ايشان بود.

دو یادگار مهم علامه میرجهانی که اشعهای از آتش عشق به آن امام کریم است دو کتاب ارزشمند البکاء للحسین و مقامات اکبریه مشرح احوالات حضرت علی اکبر مسلام الله علیهم می باشد.

کتاب البکاء للحسین از کتب نادر با موضوع اجر، پاداش و اثرات گریه بر وجود نازنین حضرت ابا عبدالله الحسین علی است که به بررسی تفصیلی سنت بکاء و تباکی بر مصائب سالار شهیدان پرداخته و در انتهای کتاب نیز فصلی را به وظایف خطیر برگزارکنندگان مجالس سوگواری آن حضرت اختصاص دادهاند. که البته به ظاهر فصل آخر کتاب (باب نوزدهم در بیان وظائف عزاداری)، قبلاً در سال ۱۳۷۸ هجری قمری به صورت کتابی مستقل و مشروح تحت عنوان «سعادت ابدی» به چاپ رسیده است.

طبق وصیت آن بزرگوار هنگام دفن، دو کتاب البکاء للحسین و جنّهٔ العاصمه که در احوالات حضرت زهرا سلام الله علیهما نگاشته شده روی سینه ایشان قرار داده شد که به عبارت جناب علامه: «باشد که موجب شفاعت من شوند».

جوان متقی و فاضل جناب آقای حامد فدوی اردستانی با تلاش و سعی فراوان کتاب «البکاء للحسین» را که قبلاً مانند بسیاری از آثار دیگر مؤلف به قلم تحریری و خطی آن علامه بزرگوار به چاپ رسیده بود را حروفچینی و تحقیق نموده و به سبکی جدید امکان استفاده از آن را برای جمیع علاقمندان فراهم نموده اند. اینجانب به نوبه خویش از زحمات ایشان تقدیر نموده و از درگاه الهی مزید توفیقات و سعادت در مسیر خدمت و اعتلای کلمه جامعهٔ دین را مسألت دارم لا زال موفقا و مؤیداً و منصوراً.

سوم جمادی الأول سنه ۱۴۲۷ سعید جازاری حفید علّامه سیّد محمدحسن میرجهانی طباطبائی



### مقدّمه محقق

### شرح حال علامه ميرجهاني

مرحوم علاّمه سیّد محمّد حسن طباطبائی میرجهانی جشوقانی محمّد آبادی جرقویه ای اصفهانی در روستای محمّد آباد اصفهان دیده به جهان گشود، در سن پنج سالگی به مکتب رفت و تا هفت سالگی قرآن خواندن و نوشتن و برخی از کتابهای فارسی را فراگرفت، و پس از آن به آموختن ادبیات عرب پرداخت، و سپس برای ادامهٔ تحصیلات به اصفهان آمد، و در مدرسهٔ صدر نزد بزرگان علم و دانش به علوم دینیه پرداخت.

سپس در سال (۱۳۴۶) با کسب اجازه از پدر بزرگوارش به نجف اشرف رفت، در آنجا از محضر پر فیض بزرگان حوزهٔ علمیه نجف اشرف بهرههای فراوانی برد، و مدّتی در سلک خواص مرحوم آیت الله العظمی سیّدابوالحسن اصفهانی قرار گرفت، سپس با دستی پر از اندیشه و معارف اهل بیت به ایران بازگشت، و در اصفهان به ادامهٔ تحصیلات ادامه داد، پس از فوت پدر بزرگوارش مرحوم میرسیّدعلی محمّد آبادی اصفهانی به مشهد مقدّس رفت، حدود هفت سال در آن دیار سکونت گزید، و از خواص و نزدیکان مرحوم شیخ حسن علی نخودکی اصفهانی قرار گرفت، پس از چندی به تهران آمد و سالیان دراز به اقامهٔ نماز جماعت و تألیف و تصنیف و وعظ و ارشاد مردم اشتغال ورزید، پس از تحوّلات انقلاب اسلامی ایران به اصفهان مهاجرت نمود و در آنجا به ارشاد و تألیف پر داخت، سرانجام در آن دیار وفات نمود و در کنار مقبره و مزار علاّمهٔ مجلسی نی مدفون گردید.

### اساتيد

علامه ميرجهاني نزد اساتيد برجسته حوزه علميه اصفهان در أن زمان بـ كسب



علوم و دانش پرداخت، و از محضر بزرگان حوزهٔ علمیهٔ اصفهان و نجف اشرف بهرههای شایانی بردند، که در اینجا به برخی از اساتید ایشان اشاره می شود:

١ ـ مرحوم شيخ محمّد على معلّم حبيب آبادى «صاحب كتاب مكارم الأثار».

٢ ـ مرحوم آيت الله سيّد ابوالقاسم دهكردي.

٣ ـ مرحوم آيت الله حاج شيخ محمّد على فتحى دز فولى.

٢ ـ مرحوم آيت الله شيخ محمد رضا نجفي مسجد شاهي.

۵ ـ مرحوم آخوند ملا محمّد حسين فشاركي.

٤ ـ مرحوم شيخ ضياء الدين عراقي.

٧ ـ مرحوم سيّد ابوالحسن اصفهاني.

٨ ـ مرحوم شيخ عبدالله مامقاني «صاحب كتاب تنقيج المقال در رجال».

٩ ـ مرحوم شيخ على يزدى.

١٠ ـ مرحوم سيّد محمّد رضا رضوى خوانسارى.

١١ ـ مرحوم ميرزا احمد اصفهاني.

١٢ ـ مرحوم سيّد محسن حكيم.

١٣ ـ مرحوم حاج أقا حسين قمّي.

۱۴ ـ مرحوم سیّد عبدالهادی شیرازی.

و در مشهد مقدّس از محضر مرحوم شیخ حسن علی نخودکی بهرههای معنوی فراوانی برده است.

### تأليفات

علامه میرجهانی دارای تألیفات فراوانی در فنون مختلف و معارف دینی می باشد، اکثر آثار ارزشمند ایشان در بیان عقائد و معارف والای شیعه می باشد، آثار ارزندهای را در این رابطه از خود به یادگار گذاشته است، غالب این آثار به قلم و نوشتهٔ ایشان به چاپ رسیده که عبار تند از:

١ ـ احكام رضاع، فقه استدلالي به فارسي.

۲ ـ اخبار نجوم و كواكب و فلكيات.

۳-البکاء للحسین علی در ثواب گریستن و عزاداری بر حضرت سیدالشهداء و وظائف تعزیه داری، در سال (۱۴۰۰) هجری قمری به خط مؤلف چاپ شده است.

۴ ـ تفیسر أم الکتاب، در سال (۱۳۹۸) هجری قمری به وسیلهٔ کتابخانهٔ صدر به خط مؤلف چاپ شده است.

۵-جزواتي در اشعار فارسي.

۶ ـ جزواتي در انساب سادات.

٧ ـ جزواتي در تفسير قرآن.

٨ ـ جنَّة العاصمه در تاريخ ولادت و حالات حضرت فاطمه زهرا عليها.

۹ داستان فکاهی یا مختصر کتاب ابصار المستبصرین در محاجّهٔ شیعه و سنّی، در سال (۱۳۷۷) هق چاپ شده است.

۱۰ ـ الدرر المكنونه في الامام و الامامه و صفاته الجامعه، دو هزار بيت عربي در امامت و صفات جامع امام و تاريخ ائمه ﷺ، در تهران به وسيلهٔ كتابخانهٔ صدر در سال (۱۳۸۸) هجري قمري به خط ناظم چاپ شده است.

۱۱ \_ دیوان حیران، به وسیلهٔ انتشارات کتابخانهٔ صدر در سال (۱۳۷۱) هـجری شمسی به خط ناظم چاپ شده است.

١٢ \_ذخيره المعاد، شامل ادعيه و آداب ساعات، در تهران چاپ شده است.

۱۳ ـ روايح النسمات در شرح دعاي سمات، به خطّ مولّف چاپ شده است.

۱۴ \_السبیکة البیضاء فی نسب بعض آل بنی الطباء، در بیان اثبات سیادت خود، این کتاب مورد توجّه علماء زمان خود گردید، و سبب اثبات سیادت ایشان نزد علما گردید، در نتیجه مرحوم آیت الله العظمی بروجردی این عمّامه سفید ایشان را به سیاه مبدّل نمودند.

۱۵ ـ سعادت ابدی در آداب تشکیل مجالس مذهبی،دراصفهان چاپشدهاست.

١٤ ـ شهاب ثاقب در رد طايفهٔ ضاله مضله و طريقهٔ محاجّه با آنها.

١٧ ـ گنج رايگان، كشكول مانندي شامل برخي علوم غريبه و اخبار ولايت.



۱۸ ـگنجينهٔ سرور.

۱۹ ـ كـنوز الحكـم و فـنون الكـلم، خطبهها و سخنان حضرت امـام حسن مجتبئ الله.

٢٠ ـ لوامع النور في علائم الظهور به زبان عربي.

۲۱ ـ مصباح البلاغه في مشكاة الصياغه، مستدرك نهج البلاغه، در سال (۱۳۸۸) هجري قمري به خطّ مؤلّف در دو مجلد چاپ شده است.

٢٢ ـ مقامات اكبريه در تاريخ حضرت على اكبر الله.

۲۳ ـ مقلاد الجنان در ادعیه و زیارات، در سال (۱۳۶۰) هجری در اصفهان چاپ شده است.

۲۴ ـ نوائب الدهور في علائم الظهور، در سال (۱۳۸۳) به خط مؤلف در چهار جزء و در دو مجلّد چاپ شده است.

۲۵ ـ ولايت كليه در دفاع از حريم ولايت، در سال (۱۳۹۲) به خطَ مـ وَلَف در دو مجلّد چاپ شده است.

و آثار علمی دیگری در فنون متنوّعه چون: رساله های متعدّدی در جفر رمل و اسطر لاب و نجوم، رساله ای در ریاضیات، رساله ای در شیمی، رساله ای در طبّ قدیم، صمدیهٔ منظوم، تقریرات درس حضرت آیت الله العظمی سیدابوالحسن اصفهانی، و غیره که مجموع آثار ایشان بالغ بر پنجاه و هفت اثر می باشد.

### مكاشفات و تشرفات

از ویژگی های این انسان وارسته کرامات و مکاشفات و تشرّفات زیادی است که می توان از میان آنها به تشرّف سرداب مطهّر و کلام پر معنای امام زمان علیه اشاره کرد، که ایشان این دو قضیه را این چنین می نگارند:

یکی اینکه می فرمودند: در عصر مرحوم آیت الله العظمی سیّد ابوالحسن اصفهانی به امر ایشان مبلغی پول برای طلاب سامرا بردم و بین طلاب و خدّام عسکریین باید تقسیم کردم، و خدّام عسکریین که دینشان پول است مرا زیاد احترام

می نمودند بالخصوص کلیددار که از وی خواستم اجازه دهد من شبها در حرم شریف بیتو ته کنم پس موافقت نموده، ده شب تا صبح در کنار قبر آن دو امام معصوم بین احیاء نموده و تضرع کردم. روز دهم که جمعه بود اول فجر که درب حرم را گشودند با شوقی وافر به سرداب مقدس مشرّف شدم، وقتی از پلّهها پایین رفتم با اینکه آن موقع هنوز برق نیامده بود دیدم فضای سرداب روشن مانند مهتاب است و سیّدی نشسته و مشغول به ذکر و عبادت است، از مقابل او گذشتم و درب صفه ایستاده و زیارت حضرت ولی عصر عجل الله تعالی فرجه الشریف را خواندم و آمدم در جلو آن سیّد مشغول نماز شدم و بعد از نماز شروع کردم به دعای ندبه تا رسیدم به این جمله «و عرجت بروحه» آن آقا فرمودند: این جمله از ما نرسیده «و عرجت به الی سمائک» و چرا رعایت وظیفه را نمی کنید و جلو تر از امام نماز در سجده متو جه شدم که آن آقا کیست که فرمود: این جمله از ما نرسیده، و فرمود: می خوانید؟ من غفلت از این دو آیت بزرگ نمودم و دعا را تمام و به سجده رفتم و جرا جلو امام ایستاده ای؟ بسیار مرعوب شدم سر از سجده برداشتم که دامن مطلوب را بگیرم دیدم سرداب تاریک و کسی نیست، فهمیدم به چه دولتی رسیدم و به رایگان از دست دادم.

باید که دمی غافل از آن شاه نباشی شاید که نظر افکند آگاه نباشی دوم: معظم له مبتلا به کسالت نقرس و سیاتیک که آن را عرق النساء هم گویند شد، و چندین سال را در اصفهان و تهران و خراسان معالجه قدیمی و جدیدی نمود و ابدا افاقه ای حاصل نشد، تا اینکه فرمود: بعضی از دوستان آمدند مرا به شیروان برده و در مراجعت در قوچان توقف و روزی به زیارت امامزاده ای که در خارج شهر قوچان فعلی و معروف به امامزاده ابراهیم است رفتیم و چون هوای لطیف و منظره جالبی داشت. رفقا گفتند: ناهار را در اینجا بمانیم جای خوبی است. گفتم: عیبی ندارد. پس آنها مشغول تهیّه غذا شدند، من گفتم: برای تطهیر به رودخانه میروم، گفتند: راه قدری دور است و برای درد پای شما مشکل، گفتم: آهسته میروم و رفتم تا به رودخانه رسیدم و تجدید وضو نمودم و در کنار رودخانه نشستم و نظر به مناظر

طبیعی می کردم به ناگاه شخصی که لباس نمدی چوپانی در برداشت آمد و سلام کرد و گفت: آقای میرجهانی! شما با اینکه اهل دعا و دوا هستی هنوز پای خود را معالجه نکردی؟ گفتم: تاکنون که نشده، گفت: آیا دوست داری یا مایل هستی من درد پایت را علاج کنم؟ گفتم: البته، پس آمد کنار من نشست و از جیب خود چاقوی کوچکی در آورد و اسم مادر مرا پرسید و سپس چاقو را بر اول درد گذارد و به پایین کشید تا به پشت پا آورد و فشاری داد که بسیار متألم شدم، آخ گفتم پس چاقو را برداشت و گفت: برخیز که خوب شدی، من خواستم مانند همیشه که با کمک عصا بلند می شدم این مر تبه هم خواستم با کمک عصا بلند شوم، عصا را از دست من گرفت و به آن طرف رودخانه انداخت. پس دیدم پایم سالم است برخواستم ایستادم و دیگر ابداً پایم درد نداشت، پس گفتم: شما کجا هستی؟ گفت: من در همین قلعهها هستم و دست خود را به اطراف گردانید، گفتم: پس من کجا خدمت شما برسم؟ فرمود: تو آدرس مرا گفت، و فرمود: هر وقت مقتضی باشد خودم نزد تو خواهم آمد این بگفت و رفت؛ در همین موقع رفقا رسیدند و گفتند: آقا عصا کو؟ من گفتم: آمد این بگفت و رفت؛ در همین موقع رفقا رسیدند و گفتند: آقا عصا کو؟ من گفتم: آمد این به بایم که بایم که کونه کند. از او نیافتند. آقا عصا کو؟ من گفتم:

### ولادت و وفات

مرحوم میرجهانی در روز دوشنبه بیست دوم ذی العقده سال (۱۳۱۹) هجری قمری در روستای محمّد آباد جرقویهٔ سفلی از توابع اصفهان در بیت دانش و تقوی دیده به جهان گشود.

و پس از نود و چهار سال عمر با برکت و ارائهٔ دهها خدمات دینی و مذهبی در روز چهارشنبه بیست و پنجم آذر سال (۱۳۷۱) هجری شمسی مطابق با بیست و یکم جمادی الثانی سال (۱۴۱۳) هجری قمری در شهر مذهبی اصفهان وفات نمود، جنازه ایشان پس از تشییع با شکوه در کنار آرامگاه مرحوم علامه مجلسی پی

۱۔اختران تابناک، ج ۲، ص ۵۵.



به خاک سپرده شد، و مزار ایشان ملجأ عاشقان و شیفتگان مکتب ولایت قرار گرفت.

حــجاب چــهره جـان مــىشود غـبار تــنم

خوش آن دمي كه از ايىن چىهرە پىردە بىرفكنم

چنین قفسی نه سزای چو من خوش الحان است

روم بــه روضــهٔ رضــوان كــه مـرغ آن چـمنم

مرغ باغ ملكوتم نيتم از عالم خاك

چــند روزي قـفسي ساختهانــد از بــدنم

در پایان خداوند متعال را شاکرم که به این بندهٔ سراپا تقصیر توفیق عنایت فرمود تا یکی از با ارزشمند ترین کتابهایی که در این موضوع نگاشته شده است را تحقیق نمایم، و برای مؤلف گرانقدر «علامه محمد حسن میرجهانی این علو درجات و حشر با ائمه معصومین بهی را از درگاه حق تعالی خواستارم.

قم مقدّسه ـ حامد فدوى اردستانى ١١ محرم الحرام ١٤٢٥ هق

# الأبكاء ليحتان

بسبحانات لا اختى تناء عليات ان كالمنبث على فسلط افضل والمستحد المنبث على فسلط افضل والمنبئ المناه والمناه و

### أمتابعثث

صفحه اول كتاب البكاء للحسين نقيه به خط مرحوم علامه مير جهاني

## زِلَكَ نَحُالِهُا

رودهاى عرجودر بهواهاى نفساك كه نبخران حسارت دوجها

است نگذراند

كرنبان المبكتاب بإيان مبنا بدمرينترها وزبان حالها يحيك است كدازا نا رطبع فاصرابهن لف كد درمصا بم حفق سيد السفداء علم دالت لام سروده ام رجاء وانق انكرمورد فبول بنبت كاه افذس ال محد علم مرالت لام وافع سؤد

سعدى مكرازخومزافيا ل بزدكان

متجنوسناد ببخبنيندكهما تخ مكشتهم

ا مائم نشا سنهبدان نائکی مربایما بد نا مکی دانع حب ناندردل زهرایمنیا

ئا تكى مدّر غراى شاه مطلومنا مشيد ئا تكى درما تم جا صوز عاسنو را مجامد

> نامكى برسرزنان شيوزكاز گوجدينم نامكى بن نالها ئى بن دخا بندا

نَّمَانِکُهَامْ سُلهان درغَثُطَامٌ بگېربد نانجۍ دلهای مالم د به درغوغامنی د دغه ای بوجوانا زاشاغ ما چند پند

صفحه ٤٠٤ كتاب البكاء للحسين الله به خط مرحوم علامه مير جهاني

بنوشتن ابن كماب جثم علبلكر مبناني حودرا اددسك اده مبا مودم وماما سدات خدا وندمتعال ونوستلات بناحنه قدس سنما اعدل بب طببن وطامين بانجام واتمام الموفق كردمدم ومريشكاه مغدس جتما لعالههمه مفكر منظرض بقتذانتدامام عصرع لاستعال خجدتعدم مبدارم رجاء وا ازحضرتن انكراب هديه فاطام فتول بيشكاه اقدس ا كردد افالهداباعلى فدار فهديها كرعك وشحاجك وندان دواكند الزدك ويخشده دفع بالككند فازمقام ستامخ حضرتن وما تلطع والمنتارالو خواهانم الله أبنني على حبيه وولا بهم فالدنبا وارد شفاعهم فالاخرة الدالحق مبن ما ارح الراحين دونما رمخ دوزس يزمنه بسبع سنوم شهرك صدر ۱۴۰۶ کی هجر مرحل نماله

صفحه آخر كتاب البكاء للحسين على به خط مرحوم علامه مير جهاني



### بسم الله الرحمن الرحيم

سُبخانک لا اُحصی ثناء عَلیک اُنتَ کما اثنیت علی نفسک، و افضل صلواتک و تحیاتک علی افضل انبیائک و رُسلک محمد المصطفی و اله الطیبین الطاهرین، ائمة الهادین المهدیین، اعلام الهدی و مصابیح الدجی و اللعنة الدائمة علی اعدائهم و مخالفیهم و معاندیهم و غاصبی حقوقهم و منکری فضائلهم و مناقبهم و مانعی مجالس ذکرهم و اقامة عزائهم و ماتمهم و البکاء و الابکاء فی مصائبهم و رزایاهم اولی الکفر والجحود و الرّدیٰ.

امًا بعد: خدایا تو را می پرستم و به یگانگی و یکتایی تو شهادت می دهم، و خوشنودی تو و خاتم انبیاء و رُسُل تو و اوصیاء دوازده گانه او که خلفاء تو و حجّتهای تو آند بر بندگان تو خواهانم، و از تو توفیق و کمک و یاری سی طلبم برای اطاعت امر تو و اولیاء تو که ولایت و دوستی ایشان را ولایت و دوستی خود قرار دادی، و اطاعت و محبّت آنها را اطاعت و محبّت خود، و معصیت آنها را معصیت خود، و رضایت آنها را رضایت خود، و خشم و غضب آنها را خشم و غضب خود به خود به آب محبّت و ولایت آنها گلِ مرا سرشتهای، مرا ثابت بدار، و حساب آوردی، و به آب محبّت و ولایت آنها گلِ مرا سرشتهای، مرا ثابت بدار، و هنگام مردن مرا راحت بمیران و پس از مردن مرا بیامرز و هنگام حساب از گناهان من در گذر، و مرا عفو فرما.

بارالها! اکنون که بهار جوانی به خزان پیری مبدّل شده و قوای بدنی کاسته شده و باصره در کمال ضعف و انحطاط بینایی خود را از دست داده و دستم از اعمال صالحه تهی و جز خجلت و شرمساری برای آخرت خود تحصیل زاد و توشهای نکردهام که موجب رستگاری و امیدواری به آن باشم، و در طلب راه نجات در سلوک آن کوششی کنم چیزی به نظرم نرسید که دردهای درونی را چارهای کند، مگر توسّل به ذیل عنایت رحمة الله واسعه حضرت قرة العین رسول خدا و پاره تن

فاطمه زهرا و ثمرة الفؤاد على مرتضى، سيدالشهداء ابى عبدالله الحسين - صلوات الله عليهم اجمعين - و به خصوص در اين عصر و زمان كه آتشهاى فتنه و فساد مشتعل و كار را به جائى رسانيده كه بزرگتر عملى كه سبب نجات بندگان در دنيا و آخر تست كه قبول ولايت آل محمد الميلا مى باشد، و عزادارى در مصائب ايشان خصوصاً در عزاى حضرت سيدالشهداء الميلا و گريستن و گريانيدن و محزون بودن از جهت ظلمهائى كه بر اهل بيت وارد شده، كه بزرگترين وسيله نجات در دنيا و آخر تست منع كرده شده و مىشود و انتقاد از گريستن و عزادارى بر ايشان مىكنند؛ بر خود لازم ديدم براى رضاى خدا و إحياء امر آل محمد مد الله الله المحمد عملا المحمد الميلا الميلا الميلا المحمد الميلا الميل

و ما توفيقي الا بالله عليه توكلت و اليه أنيب

### پیش درآمد نخست

اولاً باید دانست که گریه کردن ذاتاً در اثر حزن و اندوه و سوزش دل روی می دهد و ذاتاً از امور اختیاریّه نیست، و سوزش دل از اختیار شخص خارج است، بلکه از امور اضطراریّه است، و لیکن مقدّمات و اسباب آن اختیاری است که دراثر دیدن و یا تفکّر در واقعهای که روی می دهد حاصل می شود، پس می گوئیم: هر امری که مقدّمه و اسباب آن اختیاری باشد در اغلب و اکثر اوقات اختیاری است زیراکه شخص از تفکّر در آن منفک نخواهد بود، لذا چون گریه کردن، مقدّمات و اسباب آن اختیاری است خود آن را نیز، امر اختیاری می گویند هر چند ذاتاً از امور اضطراریّه شمه ده شود.

اکنون، چون این معنی دانسته شد باز لازم است مطلب دیگری تذکر داده شود و آن ایسن است که، هریک از افراد بشر همچنان که در اخلاق و میل و اراده و خواهشهای نفسانیه و فکرها و فهمها و زیرکی و غیر اینها برابر و یکسان و به یک روش نیستند، و روشها و راههای مختلف و سلیقههای جداگانه دارند. همچنین در دوستی و دشمنی و گرفتگی و سوزش دل و تأثر و حزن واندوه و حصول نتیجه و

ثمرهٔ اینها که گریه کردن و زاری کردن است نیز با هم مختلفند، بعضی از ایشان به اندک چیزی دل گرفته و رقیق القلب و متأثّر و اندوهگین و سوزش دل آنها زیاد می شود و شروع به گریه می کنند، و بعضی از آنها رحم دل و رقیق القلب نیستند که به اصطلاح سنگدل اند و قساوت قلب دارند، این دو دسته در دو طرف افراط و تفریط واقع اند، و جمع دیگری از ایشان کسانی هستند که نه در حدّ افراط و نه در حدّ تفریطند، هر چند در این باب با هم دیگر مختلف و متفاوت باشند.

### پیش درآمد دوم : اقسام گریه

باید دانست که موجبات و اسباب گریستن چند چیز است، که احداث گریه به واسطهٔ آنها می شود:

اول: گریه در حال خوف که سبب آن ترس داشتن از کسی یا چیزی باشد، خواه خوف از خدا یا گناهان یا دنیوی یا اخروی.

دوم: گریه در اثر مصیبت و فقدان عزیزی که از دست داده باشد.

سوم: گریه در اثر رنج و مشقّت و یا خستگی مافوق طاقت.

چهارم: گریه در حال اضطرار.

پنجم: گریه در حال انتظار.

ششم: گریه در حالی که شخص را اجبار کنند به امری که بر خلاف میل او باشد.

هفتم: گریه شوق در اثر ملاقات عزیزی یا چیزی که به آن علاقه مفرط داشته.

هشتم: گریه فراق و آن در اثر جداشدن از عزیزان و دوستان.

نهم: گريه حسرت.

دهم: گریه ندامت.

یازدهم:گریه از روی حیله و خدعه و فریب.

### پیش درامد سوم: حقیقت گریه

چون انواع گریه ها دانسته شد، اکنون بدانکه گریستن برای گریه کننده گاهی از راه



عبادت و بندگی خدا باشد، به نحوی که خدا خواسته، و گاهی از راه هوا و هوس و شهو ترانی و برای دنیا و معصیت باشد:

اقل: سبب رضایت خدا و ارتفاع درجات است در دنیا و آخرت. دقم: سبب خشم و غضب خدا و خسران و عذاب دنیا و آخرت خواهد بود. چنانچه ان شاءالله تعالى بعد از این به محل خود مفصّلاً شرح داده خواهد شد.

### حقيقت گريه

خونی است که در اثر سوزش قلب، رگهایی که اتصال به چشم دارد دهان باز می کند، و آن خون از راه رگها انتقال به چشم پیدا می کند، پس از استحاله (۱) شدن و تبدیل به اشک شدن و رنگ خود را از دست دادن و طاهر شدن از چشم جاری می شود، و گاهی ممکن است که در اثر شدّت و زیادی سوزش قلب استحاله نشده به صورت خون از دیده جاری گردد، چنانچه در زیارت وارد شده:

### «و لابكين لك بَدل الدُّموع دماً». (٢)

یعنی: هر آینه گریه می کنم برای تو خون، بَدَل از اشک چشم. چنانچه از باب تنظیر تذکر می دهم: هم چنانکه شیر در پستان گاو یا گوسفند خون است که به شیر استحاله می شود، و رنگ و نجاست خود را از دست می دهد و از پستان جاری می شود، و گاهی می شود که استحاله نشده به صورت خون از پستان بیرون می آید، پس بدانکه کلمه «بدل الدّموع دماً» در فقره زیارت اغراق نیست و حقیقت دارد، نیکو تدبر کن.

### پیش درآمد چهارم: آیات راجع به گریه

در بیان آیاتی که در قرآن راجع به گریه وارد شده از ممدوح و مذموم بودن آن: آیهٔ اول: در سوره مانده قال الله تعالى:

﴿ وَ إِذَا سَمِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَىٰ أَعْيُنَهُمْ تَفِيضٌ مِنَ الدَّمْعِ مِمَّا

٢-بحارالأنوار، ج ٩٨، ص ٣٢٠.

۱- از حالی به حالی دیگر گردیدن.



عَرَفُوا مِنَ الْحَقِّ يَقُولُونَ رَبَّنَا ءَامَنَا فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَّهِدِينَ ﴾. (١) «در مقام مدح»

تنزیل آیه در شأن بعضی از کشیشهای نصاری و راهبهای آنها است، یعنی چون شنیدند آنچه بر فرستاده خدا نازل شده، می بینی که اشک از چشمهایشان می ریزد، از جهت آنچه را از حق که شناختند و می گویند: پرور دگارا! ما گرویدیم، پس بنویس ما را از گواهان.

أية دوم: از سوره توبه آيه (٩٢) فرموده:

﴿وَ لاَ عَلَى الَّذِينَ إِذَا مَا أَتَوْكَ لِتَحْمِلَهُمْ قُلْتَ لاَ آجِدُمَا أَخْمِلُكُمْ عَلَيْهِ تَوَلُّوا وَ أَعْيُتُهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ حَزَناً ﴾.«مدح»

یعنی: حرجی نیست بر کسانی که نزد تو می آیند که آنها را سوار کنی. به آنها گفتی که نمی یابم آنچه را که شما را بر آن سوار کنم آنها برگشتند در حالتی که اشک از چشم هاشان می ریخت از روی حزن و اندوه.

أية سوم: از سوره توبه آيه (٨٢) فرموده:

﴿ فَلْيَضْحَكُوا قَلِيلاً وَ لْيَبْكُوا كَثِيراً جَزآءَ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾. «در مقام ندامت»

این آیه در شأن کسانیست که به دادن خون و مال خود در راه خدا مجاهده نمی کنند. خدای تعالی می فرماید: پس باید آنها کم بخندند و بسیار گریه کنند. این پاداش آنها است به سبب آنچه که کسب کرده و می کنند.

أية چهارم: از سوره يوسف آيه (۱۶) فرموده:

﴿ وَ جَاءُ وَ أَبَّاهُمْ عِشَاءً يَبْكُونَ ﴾. «در ذم ايشان»

در شأن فرزندان يعقوب است كه پس از انداختن يوسف در چاه، شبانگاه آمدند در نزد پدرشان در حالتي كه مي گريستند.

١ ـ سوره مانده، آيه ٨٣



أية پنجم: سوره اسراء آيه (١٠٩) فرموده:

﴿ وَ يَخِرُونَ لِلْأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَ يَزِيدُهُمْ خُشُوعاً ﴾. «درمدح»

یعنی: و صاحبان علم بسر رو می افستند در حالتی که می گریند و

خشوع یعنی تضرع و زاری ایشان زیاد میشود.

أية ششم: سوره والنجم آيه (٤٣) فرموده:

﴿ وَ أَنَّهُ هُوَ أَضْعَكَ وَ أَبْكَىٰ ﴾. «از صفات خدا»

یعنی: و او است خدائی که می خنداند و می گریاند.

آية هفتم: نيز در سوره والنجم آيه (٤٠) فرموده:

﴿وَ تَضْحَكُونَ وَ لا تَبْكُونَ ﴾. «نكوهش»

یعنی: و میخندید و نمیگریید.

أية هشتم: سوره مريم آيه (٥٩) فرموده:

﴿ وَ إِذَا تُتُلَّىٰ عَلَيْهِمْ ءَايْتُ الرَّحْمٰنِ خَرُّوا سُجَّداً وَ بُكِيّاً ﴾. «مدح»

یعنی: و چون خوانده شود بر ایشان آیتهای خدای بخشنده؛ بر

رو میافتند در حالتی که سجده کننده و گریه کنندهاند.

أيه نهم: سوره دخان آيه (٢٨) فرموده:

﴿ فَمَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَ الْأَرْضُ وَ مَا كَانُوا مُنْظَرِينَ ﴾. «مدح»

یعنی: گریه نکرد برایشان آسمان و زمین، و نبودند از مهلت داده

شده گان.

### موجبات اقسام گریه

بدانکه موجبات و اسباب اقسام گریستن هایی که قبلاً تذکر داده شد از ایس آیات مبارک استنباط می شود، آن گریستن هایی که برای خدا باشد و جنبه عبادتی داشته باشد - کم یا زیاد بر حسب استعداد گریه کننده در قبول معارف - موجب تقرّب به خدا و مشمول تفضّل او خواهد شد، واگر برای دنیا و هواهای غیر مشروع و معصیت و نافر مانی پروردگار باشد نتیجه آن به عکس خواهد بود، و بالاترین اقسام



گریستن گریه ایست که دل را به محبّت خدا نورانی کند و از غیر محبّت خدا تهی نماید تا مظهر صفات جلال و جمال الهی گردد؛ که این نحو گریه، از گریه از خوف خدا و ترس از عقوبت گناه مقامش بالاتر است.

وباید دانست: که گریه در حقیقت، فقط از اعمال بدنیّه تنها نیست، بلکه دو روی دارد و دارای دو مرتبه است: مرتبه بدنی ظاهری، و مرتبه قلبی باطنی، به خصوص وقتی که تحقق متأثر شدن قلب و سوزش دل در آن ملاحظه شود در هنگام زیارت قبرهای اقوام و آقارب، و به خصوص زیارت قبور متبرّ که انبیاء و اولیاء و ائمه هدی بی به تخصیص حضرت سیّدالشهداء ابی عبدالله الحسین بی و خود را به گریه وادار کردن نزد آنها، که آن هم مانند گریستن است، که آن هم دارای دو جهت و دو مرتبه است، بنابر تحقق دوستی و قبول ولایت هر یک از دوازده نفر ائمه هدی بی و حضرت فاطمه زهرا بی و آنها را امام به حق و واجب الإطاعه دانستن، که آن تباکی هم مانند گریستن برتر و افضل از سایر عبادات ظاهریّه بدنیّه است، و هم چنین بهتر و بالاتر از عبادات باطنیه قلبیه است، مانند: اعتقاد به بَداء و محو و اثبات چنانچه سایر عبادات قلبیه و قالبیّه، بدون قبول ولایت ایشان مطلقاً پذیرفته نخواهد شد، طبق آیات و اخبار وارده از مصادر وحی و تنزیل.

# از نشانههای ولایت داشتن

پس باید دانست که خلاصی از عقوبات دنیا و آخرت منوط به قبول ولایت آل محمد به است، که خدای تعالی محبّت ایشان را محبّت خود و مزد رسالت پیغمبر بیش را مودّت ایشان قرار داده، پس محبّت خدا منوط به محبّت ایشان است، و نشانه محبّت ایشان قبول ولایت و واجب الإطاعه دانستن و در شادی آنها شاد بودن و در مصائب ایشان محزون بودن است که آن افضل از تمام عبادات است؛ و خدای تعالی، معصومین از آل محمد بیش را دلیل صادق بودن بنده در محبّت با ذات بی همتای خود و باب نجات و خلاصی از عقوبات آخرت قرار داده، و کاشف دست داشتن ایشان گریستن و خود را به گریه درآوردن در مصائب ایشان و زیارت



مشاهد و قبورشان و تعظیم شعائر آنها است.

اگر از اهل انصاف و معتقد به درجات و مقاماتی که خدای تعالی به ایشان عطا فرموده است باشیم، خواهیم دانست که در وقت جان دادن و حالت احتضار و هول قبر، و ترس و وحشت از تنگی لحد و تاریکی قبر، به خصوص در شب اول و حالت آمدن منکر و نکیر برای سؤال کردن و غیر اینها از حالات برزخ و حالات زنده شدن در قیامت و حساب و گذشتن از صراط، هیچ یک از اعمال و طاعات ما، به ما نفعی نخواهد داد و سبب نجات و راحت ما نخواهد شد از این سختی ها، مگر محبّت و موالات انمه طاهرین و فاطمه زهراء -سلام الله علیهم -و گریستن و محزون بودن در مصائب ایشان و زیارت قبرهایشان.

## در بیان ایرادی

امر گفته شود: بنابر آنچه که گفتی، پس باید نمازی که عمود دین و معراج مؤمن و سبب تقرّب هر پرهیزکاری است به خدا، و اگر قبول شد سایر عملهای عبادتی که غیر آن است قبول می شود، و اگر رد شد سایر آن از قبیل: زکات و روزه و حج و جهاد و غیر اینها از عبادات رد می شود؛ و در شأن و رفعت مقام نماز همین قدر بس، که خدای تعالی فرموده:

# ﴿إِنَّ الصَّلُوةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَ الْمُنْكَرِ﴾.(١)

یعنی: نماز باز می دارد خواننده آن را از هر عمل زشت و ناپسندی.
و همچنین نسبت به زکات و روزه و خمس و جهاد در راه خدا که آن خون دادن و
کشته شدن در راه او است و عملی بالاتر از آن نیست. پس این اعمال هرگاه با شرائط
ظاهریّه و باطنیّه به جا آورده شود و به طور مطلوب واقعی باشد سبب نجات از
سختی ها و شکنجه ها و عقوبات دنیویّه و اخرویّه خواهد بود قطعاً، پس تو چرا به
نحو اطلاق گفتی این اعمال عبادات پذیرفته نمی شود و از درجه اعتبار ساقط
است، و حال آنکه همه پیغمبران خدا و به خصوص حضرت خاتم الأنبیاء به المناه المناه

١ ـ سوره عنكبوت، آيه ٢٥.



برادر و وصی او حضرت سید اوصیاء امیرمؤمنان علی الله و سایر ائمه از فرزندان او المی تحمل کردند همه مصیبتها و اذیتها و ضررها، حتی کشته شدن و اسارت اهل و عیال را برای ترویج این عبادات و به پاداشتن این عمودهای دین، آیا فکر نمی کنی در حالات حضرت سیدالشهداء ـارواحنا و ارواح العالمین له الفداء ـکه همه هستی خود را از مال و خون و اولاد و برادران و برادر زادگان و بنی اعمام و غیر ایشان از اصحاب و انصار برای ترویج دین در راه خدا داد برای برپا بودن این اعمال و شرایع دینی و عبادات؟

# جواب ايراد

جواب گفته می شود: این عباداتی که گفته شد، از آن نفعی حاصل نمی شود، مگر در صورتی که دارای شروط ظاهریّه و باطنیّه ای که مورد قبول پیشگاه حق تعالی باشد، و آن صورت نمی گیرد مگر اینکه عمل کننده از اها محبّت و ولایت اثمّه دوازده گانه - سلام الله علیهم - و عارف به حقّ ایشان باشد و آنها را امام و اجب الإطاعه بداند. چنانچه حضرت ثامن الحجج در حدیث سلسله فرموده که: خدای تعالی فرمود:

«كلمة لأ الله الا الله حصنى فمن دخل فى حصنى امن من عذابى». يعنى: كسى كه كلمه «لا اله الا الله» را بگويد داخل مى شود در حصار من، و ايمن است از عذاب من.

و پس از نقل این حدیث فرمود:

«بشرطها و شروطها و أنا من شروطِها».(۱)

یعنی: شرط آن گفتن «لا اله الا الله» است با شرطهایی که دارد. و قبول ولایت امامت من از شرطهای آن است.

چنانچه در بعضی از زیارتهای آن حضرت هم این فقره وارد شده که شخص زائر بگوید:

«السّلام عليكَ يَا ثامن شروط لا اله الّا الله».

١-عيون اخبار الرضا، ج٢، ص١٤٥؛ معاني الأخبار، ص ٢٧٠؛ بحارالأنوار، ج ٢٩، ص ١٢٣.



پس باید دانست شرط قبول و بالا رفتن هر عملی از اعمال عبادتی، قبول ولایت و امامت هر یک از ائمه طاهرین ـ سلام الله علیهم اجمعین ـ است. و در تفسیر آیه دهم از سوره فاطر که خدای تعالی فرموده:

وْمَنْ كَانَ يُرِيدُ الْعِزَّةَ فَلِلَّهِ الْعِزَّةُ جَمِيعاً اِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ ﴾. (١)

در تفسیر برهان سوره فاطر آیه دهم در تفسیر این آیه چند حدیث که محل شاهد است روایت کرده، برای آگاهی در اینجا به عرض خوانندگان میرسانم.

## حديث اول

# احادیث وارده در ثواب گریستن بر حسین علا

محمّد بن یعقوب (کلینی) از محمّد بن یحیی و از علی بن محمّد و غیره از سهل بن زیاد از یعقوب بن یزید از زیاد بن قندی از عمّار اسدی از حضرت ابی عبدالله علیه روایت کرده در قول خدای عزّ وجلّ:

﴿ اِلَيْهِ يَضَعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ ﴾ فر مو د: تاكلمه «يصعد» كه: ﴿ الْكَلِمُ الطَّيْبُ وَ الْعَمَلُ الصَّالِحُ يَزِفَعُهُ ﴾

«ولأيتنا أهل البيت، و أهوىٰ بيده إلى صدره و قال: فَمَن لم يتَولَّنا لم يرفع الله له عملاً».<sup>(٢)</sup>

یعنی: کلم طیب و عمل صالح ولایت ما اهل بیت است، و دست خود بُرد به سوی سینهٔ خود و فرمود: کسی که قبول نکند ولایت ما را، بالا برده نمی شود عمل او، خدا عمل او را بالا نمی برد.

## حديث دوم

و نيز از حضرت رضا ﷺ روايت كرده در تفسير همين آيه كه فرمود:

۱ -سوره فاطر، آیه ۱۰.

٢\_الكافى، ج ١، ص ٢٣٠؛ تفسير البرهان، ج ٨ ص ١٣٧.



«الكلم الطَّيب قول المؤمن لا اله الآ الله محمد رسول الله على ولى الله و خليفة رسول الله حقًا، و خلفائه خلفاء الله، و العمل الصّالح يرفعه، فهو دليله، و عمله اعتقاده الذي في قبله بأنّ الكلام صحيح كما قبلته بلساني». (١)

يعنى: كلمات پاكيزه گفتن مؤمن است الااله الااله الااله محمد رسول الله على ولى الله و خليفته حقاً و خلفائه خلفاء الله، و عمل شايسته بالا مى برد آن را. پس آن كلمات پاكيزه دليل بالا بردن او است و عمل صالح اعتقاد قلبى او است به صحيح بودن اين كلمات هم چنانكه به زبان گفتم آن را.

#### حديثسوم

و نیز در همان کتاب از مجالس شیخ روایت کرده که گفت: خبر دادند ما را جماعتی از ابی مفضّل که گفت: حدیث کرد ما را ابونصر لیث بین محمّد بین لیث عنبری که از اصل کتاب خود دیکته کرد، گفت: حدیث کرد ما را احمد بین عبدالصّمد بین مزاحم هروی در سال دویست و شصت و یک، و گفت: حدیث کرد مرا خالوی من ابوالصّلت عبدالسّلام بین صالح هروی گفت: با حضرت رضا ﷺ بودم زمانی که داخل نیشابور شد، در حالتی که سوار قاطری زرد رنگ یا قاطر سفیدی دارای نقطه های سیاه بود، و علماء نیشابور او را استقبال کردند تا اینکه به اقامتگاهی رسیدند، دَهنه و لجام قاطر آن حضرت را گرفتند و گفتند: ای پسر رسول خدا به حقی پدران پاکیزگان خود، حدیثی از آباءِ خود -که درود متّصل خدا بر ایشان باد ـ برای ما بیان فرما. پس آن حضرت سر خود را از کجاوه (۲) بیرون کرد در حالتی که جبّهای (۳) از خز (۴) پوشیده بود، و فرمود:

١- تفسير البرهان، ج ٨ ص ١٣٧؛ تأويل الأيات، ج ٢، ص ٢٧٩.

۲ صندوق چوبی روباز یا دارای سایبان که به طرفین شتر یا قاطر میبندند و بر آن سوار میشوند.

۳ جامهٔ گشاد و بلند که روی جامههای دیگر بر تن کنند.

«حدثنى أبى موسى بن جعفر، عن ابيه جعفر بن محمّد، عن ابيه محمّد بن على، عن ابيه على بن ابى طالب بن على، عن ابيه على بن الحسين، عن ابيه الحسين بن على بن ابى طالب شباب اهل الجنّة، عن اميرالمؤمنين، عن رسول الله \_ صلى الله عليه و اله اجمعين \_ قال: اخبرنى جبرئيل الروح الأمين، عن الله عزّوجل \_ تقدست اسمائه و جل وجهه \_ قال: إنى انا الله بشهادة ان لا اله الا أنا وَحدى عبادى فاعبدونى، و ليعلم من لقينى منكم بشهادة أن لا اله الا الله الا الله مخلصاً بها، انه قد دخل الجنّة حصنى من عذابى. قالوا: يابن رسول الله، و ما اخلاص الشهادة؟ قال: طاعة الله و طاعة رسوله و ولاية اهل بيته المنهاي . (۵)

ترجمهٔ حدیث: فرمود: حدیث کرد مرا پدرم از پدرانش از رسول خدای از خدای عزوجل خدای از خدای عزوجل که پاکیزه است نامهای او، و جلیل است ذات او، که فرمود: منم خدائی که به شهادت دادن به اینکه منم خدای یکتائی که نیست خدائی غیر از من. ای بندگان من، پس مرا به یگانگی بندگی کنید. و باید دانسته شود که، هر کدام از شما، که ملاقات کند مرا به اینکه نیست خدائی غیر از من، و از روی اخلاص شهادت دهد به آن، یقیناً نیست خدائی غیر از من، و از روی اخلاص شهادت دهد به آن، یقیناً داخل بهشت می شود که آن حصار من است از عذاب من، گفتند: ای پسر رسول خدا، اخلاص در این شهادت چیست؟ گفت: فرمان بردن از رسول او و ولایت اهل بیت او بهید.

# هیچ طاعت و عبادتی بدون ولایت پذیرفته نخواهد شد

پس بدانکه هیچ طاعت و عبادتی برای خدا بدون قبول ولایت اثمه دوازده گانه اهل بیت رسول خدا ـ صلوات الله علیهم ـ در نزد خدا پذیرفته نخواهد شد، زیراکه عبادت و طاعت مطلوب که مورد قبرل پروردگار باشد، آنست که با شرایط ظاهریه و

۲ ـ پارچهای که از ابریشم یا پشم بافته شود. ۵ ـ شیخ طوسی، أمالی، ص ۵۸۸؛ بحارالأنوار، ج ۲۹، ص ۱۲۰.

باطنیّه ای که اعظم از آنها محبّت و قبول ولایت اهلبیت پیغمبر ﷺ است انجام گیرد، که فرموده اند:

«و ما نودي بشيء مثل ما نودي بالولأية».(١)

للمؤلّف الحقير:

تا شود كشتى عصيان غرقه اندر بحر عفو

مروج دریای ولایت برده از وی اختیار بس فرو فلک گنه شد اندر این بحر عمیق

کش از او بسیدا نگشته تخته پاره بر کنار

اکنون باید دانست که ولایت اهل بیت بید به مجرد گفتن به زبان و بدون اعتقاد قلبی فائده ای ندارد، بلکه چون ولایت ایشان اُس (۲) اساس ایمان است، عبارت است از: اقرار به زبان و اعتقاد به قلب و عمل به ارکان و نشانِ داشتن ایمان اموری است که به عمل کردن به آنها مؤمن از غیر مؤمن شناخته می شود:

اول: دوستى با دوستان ايشان و دشمنى با دشمنانشان.

دوم: أنها را واجب الإطاعه دانستن و به أوامر ايشان فرمان بردن، و از نواهي شان خود را باز داشتن.

سوم: در مجالس و محافل احیاء امر ایشان کردن، و به ذکر فضائل و مناقب ایشان مجلس را زینت دادن.

چهارم: در ایّام سرور و شادی و روزهای ولادتشان سرور و شادی از خود نشان دادن. و بهدیدن هم دیگر رفتن و پاس احترام عیدهای ولادات ایشان را نگاه داشتن و در صورت قدرت مالی داشتن، اطعام کردن.

پنجم: در مصیبتهای ایشان ماتم زده و اندوهناک بودن و مجالس عزا برپاداشتن و خود را عزادار دانستن و نوحه سرائی کردن، و با سوزش به صدای بلند گریه کردن و از خود حزن و اندوه نشان دادن، خصوصاً در ماه محرّم و ایّام عاشورا مصائب

۱\_الکافی، ج ۲، ص ۱۸ او لم يناد بشيء کما نو دي بالولاية. ۲\_بنياد و اصل هر چيز.

حضرت سیدالشهداء الله و جوانان و برادران و اصحاب و کودکان و زنان داغ دیده و اسارت اهل و عیال آن حضرت که اعظم از تمام مصیبتها است که از زمان آدم ابوالبشر تاکنون در دنیا رخ داده، به نحوی که همه پیغمبران در ایس مصیبتهای جانسوز به امر خدای تعالی برای ارتقاءِ مقامات خود گریهها کردهاند چنانچه بعد از این به محل خود ذکر میشود، از آن جمله است قضیّه ابراهیم خلیل الرحمن بین بنابر روایتی که در تفسیر برهان و جلد عاشر بحار علامه مجلسی -اعلی الله مقامه از کتاب عیون اخبار الرضا بین و کتاب امالی که هر دو از شیخ صدوق -قدس سرّه - نقل فرموده.

# جزع و گریهٔ ابراهیم بر ابی عبدالله علیه

«العيون و الامالى [عن] ابن عبدوس، عن ابن قتيبه، عن الفضل، قال: سمعت الرضا ﷺ يقول: لمّا امرالله عزّوجل أن يذبح ابراهيم مكان ابنه اسماعيل الكبش الذى انزله عليه، تمنّى ابراهيم ان يكون قد ذبح ابنه اسماعيل بيده و انّه لم يؤمر بذبح الكبش مكانه، ليرجع الى قلبه ما يرجع الى قلب الوالد الذى يذبح أعزّ ولده عليه بيده، فيستحق بذلك أرفع درجات أهله الثواب على المصائب. فأوحى الله عزّوجل اليه: يا ابراهيم، من أحبّ خلقى اليك؟ فقال: يا ربّ ما خلقت خلقاً هو أحبّ إلىّ من حبيبك محمد ﷺ؛ فأوحى الله إليه: أفهو أحبّ إليك أو نفسك؟ قال: بل هو أحبّ إلى من نفسى، قال: فولده أحبّ إليك أو ولدك؟ قال: بل ولده. قال: فذبح ولده ظلما على أيدى أعدائه أوجع لقلبك أو ذبح ولدك بيدك فى طاعتى؟ قال: يا ربّ بل ذبحه على أيدى أعدائه أوجع لقلبى. قال: يا ابراهيم، فإنّ طائفة تزعم انّها من أمّة محمد ﷺ ستقتل الحسين إبنه من ابراهيم، فإنّ طائفة تزعم انّها من أمّة محمد الله عزوجل: يا ابراهيم قد بعده ظلما و عدواناكما يذبح الكبش، و يستوجبون بذلك سخطى، فجزع ابراهيم لذلك و توجع قلبه و أقبل يبكى فأوحى الله عزّوجل: يا ابراهيم قد فديت جزعك على إبنك إسماعيل، لو ذبحته بيدك بيدك بحزعك على فديت جزعك على إبنك إسماعيل، لو ذبحته بيدك بحزعك على فديت جزعك على ابنك إسماعيل، لو ذبحته بيدك بحزعك على فديت جزعك على



الحسين و قتله، و أوجبت لك أرفع درجات أهل الثواب على المصائب، و ذلك قول الله عزّوجلّ: ﴿وَ فَدَيْنَاهُ بِذِبْحِ عَظِيمٍ ﴾». (١)(٢)

ترجمهٔ حديث: به سند مذكور از فضل روايت شده، كه كفت: شنیدم از حضرت رضا الله که می فرمود: چون که خدای عز وجل فرمان داد به ابراهیم که گوسفندی را که فرو فرستاده عوض از پسرش اسماعيل ذبح كند، ابراهيم آرزو كرد كه كاش اسماعيل پسرش را به دست خود ذبح می کرد و مأمور نمی شد که آن گوسفند را ذبح کند به جای او، تا باز گردد به آنچه که دل او می خواست و به قبلب پدری او گذشته بود که عزیز ترین فرزند خود را به دست خود ذبح کند تا به آن سبب استحقاق بالاترين درجات ثواب را نسبت به اهل خود بر مصيبتها بيابد. پس وحي فرستاد خداي عزّوجلٌ به سوي او كه: اي ابراهیم! کیست محبوب ترین خلق من به سوی تو؟ پس گفت: ای پروردگار من! خلقی را نیافریدهای که آن محبوب تر باشد به سوی من از حبيب تو محمّد عَبِين إلى وحى فرمود خدا به سوى او كه: آيا او محبوب تر است به سوی تو یا نفس تو؟ یعنی: او را دوست تر داری یا خودت را؟ گفت: بلکه او را از خودم دوستتر دارم. فرمود: آیا پسر او محبوب تر است نزد تو یا پسر خودت؟ گفت: بلکه پسر او را دوست تر دارم. گفت: پس ذبح پسر او از روی ظلم و دشمنی بیشتر دل تو را به درد می آورد یا ذبح کرد تو پسرت را به دست خود در فرمانبرداری از من؟ عرض كرد: اي پروردگار من، بلكه ذبح شدن او به دستهاي دشمنانش بیشتر دل مرا به در د می آورد. پس فرمود: ای ابراهیم، هر آینه طایفهای گمان می کنند که از امّت محمّد تَبَاللهٔ می باشند، زود باشد که می کشند پسر او حسین را پس از او از روی ظلم و دشمنی، و او را

۱ـسوره صافات، آیه ۱۰۷.

٢-عيون اخبار الرضا، ج٢، ص١٨٧؛ بحارالأنوار، ج٢٤، ص٢٢٥.



ذبح می کنند همچنان که گوسفند را ذبح می کنند و به ایس جهت مستوجب خشم و غضب من می شوند؛ پس ابراهیم از شنیدن ایس وحی دلش به درد آمد و گریه کرد، پس خدای عزّوجل به او وحی فرمود که: ای ابراهیم! من فدا کردم جزع و بی تابی تو را که اگر به دست خودت اسماعیل را ذبح می کردی به جزع و بی تابی تو بر حسین و کشته شدن او، و بر تو واجب کردم بالاترین درجات اهل ثواب را که بر مصیبت ها ثواب می دهم، و این است مراد از فرموده خدا: ﴿وفدیناه بذبح عظیم﴾.

# در تفسير أيه ﴿و فديناه بذبح عظيم ﴾ و أنچه راجع به أنست

پوشیده نماند که بعضی در مفاد آیه شریفه ﴿و فدیناه بذبح عظیم﴾ اشکال و ایرادی وارد کرده اند و گفته اند که: اگر مراد به «ذبح عظیم» در آیه، قتل حسین علیه باشد، لازم می آید که گفته شود که آن حضرت فدای اسماعیل شده، و شکی نیست که درجه و مقام حسین علیه بالاتر از آن است که مقام اسماعیل قابل قیاس با او باشد؛ زیرا آنچه که فدا آورده می شود از آن در شأن و مرتبه، آجَل از آن فدائی است، و به طور مُسَلِّم ائمه طاهرین صلوات الله علیهم اشرف از انبیاء اولوالعزمند، تا چه رسد به غیر اولوالعزم از آنها؛ بدانکه لفظ «فداء» استعمال می شود به چیزی که از مادون خود اشرف باشد.

جواب گفته می شود که: چون حسین الله از فرزندان اسماعیل است، واگر اسماعیل ذبح می شد رسول خدا بی به وجود نمی آمد، و همچنین سایر ائمه و سایر انبیاء از اولاد اسماعیل، پس چون عوض قرار داده شد ذبح حسین الله از ذبح اسماعیل و آن حضرت یکی از سبطها و فرزندان اسماعیل است و جزئیست از او، می گوییم: شکی نیست که مرتبه کل سلسله او لاد اسماعیل اعظم و اجل است از مرتبه جزء به خصوصی.

نکتهٔ دیگر اینکه در ظاهر لفظ خبری که ذکر شد عبارت: «فذا اسماعیل بالحُسین» نیست، بلکه: «فَدی جَزع ابراهیم عَلی اسماعیل بِجَزعه علی الحُسین» ظاهر این است

که فدا در اینجا به معنای حقیقی خود نیست، بلکه مراد عوض قرار دادن است؛ چون ابراهیم متأسّف شد از اینکه پسرش را به دست خود ذبح نکرد، و از این ثواب محروم شد بی تاب شد و حزن خود را ظاهر کرد برای اینکه چرا فرزندش ذبح نشد، خدای تعالی ثواب این جزع و حزن و بی تابی او را عوض قرار داد به ثوابی که بزرگتر و بیشتر و جلیل القدر تر است، و آن جزع و محزون بودن و بی تابی کردن است در مصیبت حسین بر گر و کشته شدن او از روی ظلم.

حاصل آنکه شهادت حسین علی امری بوده مقرّر و حتم، نه اینکه برای رفع قـتل اسماعیل باشد تا اشکال وارد شـود. و بـنابر آنـچه گـفته شـد آیـه: ﴿وَفـدیناهُ بـذبح عظیم ﴾ در تفسیر آن دو وجه احتمال میرود:

اول: اینکه مضافی تقدیر گرفته شود، عبارت از جزع و اندوه ابراهیم از استماع ذبح مذبوح عظیم الشأن حضرت ابی عبدالله الحسین الله که تقدیر آیه چنین باشد که: «و فدیناه بجزع مذبوح عظیم الشأن».

دوم: آنكه باء در «بذبح» سببيّه باشد. يعنى: «و فديناه» به سبب مذبوح عظيم الشأن به آن جزع عليه ابراهيم»، و الله اعلم به حقايق كلامه.

پس بدانکه، از این حدیث شریف چنین استفاده می شود که گریستن حضرت ابراهیم الله و جزع واندوه او در مصیبت حضرت ابی عبدالله الحسین الله در نزد خدا، اجر و ثوابش زیادتر است از اینکه فرزند خود اسماعیل را به دست خود برای خدا ذبح کند.

# نظر دانشمندان در مورد اشک

قبلاً تذکر داده شد که گریه، خون است که در اثر سوزش دل در مصیبت و اندوه یاپیش آمدن ناگهانی، در رگهای متصل به چشم استحاله و تبدیل به اشک می شود و از چشم بیرون می آید، گرچه بعضی از دانشمندان فن تشریح از متجددین عصر گفته اند: اشک عبارت است از: ترشّح غدّه هائی که طبیعت برای شستشوی دائمی چشم تعبیه کرده، و چون قسمت عمده چشم از مواد چربی تشکیل شده و نمک هم برای حفظ چربی چشم ضرورت کامل دارد، لذا اشک چشم هم شور شده



«اللهم انّي اعوذبك من قلب لا يخشع و عين لاتدمع». (١) یعنی: خدایا به تو پناه میبرم از دلی که خاشع نباشد و چشمی که اشکش جاري نشو د.

چه خوش گفته است شاعر:

گریه بر هر درد بی درمان دواست تا نگرید ابرکی خندد چمن

تــا نگــريد طــفلک حـــلوا فـروش

چشم گریان چشم فیض خداست تا نگرید طفل کے نوشد لبن دیگ بخشایش نمی آید به جوش گریه کن تا سجده گاهت گِل شود تا که نوری در دلت حاصل شود

چون شیطان لعین دشمن بزرگ اهل ایمان و دین است، در مقام است که به هر وسواس و دسیسهای اهل ایمان و دین را از طریق حق دور و به راه باطل بکشاند، سر سپردگان خود را به عناوین مختلفه وادار میکنند تا بندگان خدا را از راه خداشناسی دور و از حصن حصین دین و دیانت برکنار برد، به رنگهای گوناگون دام مکر و فریب خود را میگستراند، حتّی بر ضدّ مهمترین چیزی که انسان به واسطه أن به خداي تعالى تقرّب حاصل ميكندكه أن معرفت خدا و قبول ولايت محمّد و آل محمّد \_صلوات الله عليهم اجمعين \_است، اذهان ساده لوحان از اهل ایمان را مغشوش و دلهایشان را به شک و شبهه میاندازد تا از فیض بزرگ دنیوی و اخروی ایشان را محروم نمایند، تا از رسیدن به مرتبه کمال بی بهره گردند، لذا این بنده شرمنده برحسب وظیفه تکلیفیه دینی و شرعی خود، تا اندازهای که استعداد و توانایی آن را دارم بر خود لازم دانستم برای آگاه کردن بعضی از علاقهمندان و برادران جوان ایمانی، بعضی از اخبار و احادیث مربوطه به این عبادت بـزرگ راکـه موجب سعادت دنيا و آخرت است جمع آوري كنم. و اوّلاً عين هـر حـديثي را بـا مدرک آن برای تبر ک بنویسم و پس از آن به زبان ساده ترجمه نمایم و در دسترس برادران ایمانی قرار دهم، و آن را در ضمن چند باب به معرض عرض گذارم. ولا حول ولا قوة الأبالله.

١-كفعمى، المصباح، ص ٥٢؛ بحارالأنوار، ج ٩٨، ص ٣١٢.



# باب اول در ثواب گریستن و گریانیدن در مصیبتهای حضرت ابیعبدالله الحسین ﷺ

در بيان شواب گريستن و گريانيدن در مصيبتهای حضرت ابی عبدالله الحسين الله و ساير اشمه و سلوات الله عليهم اجمعين و آن مشتمل است بر چندين حديث:

# حديث اول

در مجلّد دهم بحارالأنوار علامه مجلسى -اعلى الله مقامه -از أمالى و كتاب عيون اخبار الرضا مسنداً از حضرت ثامن الحجج امام رضا عليه روايت كرده كه فرمود:

«مَن تذكّر مَصابنا فبكئ و ابكئ لمّا ارتكب منّا، كان معنا فى درجتنا يوم القيامة، و من ذكر بمصابنا فبكئ و ابكئ لم تبك عينه يوم تبكى العيون، و مَن جلس مجلساً يحيى فيه امرنا لم يمت قبله يسوم تسموت القلوب».

یعنی: کسی که یاد کند مصیبتهای ما را، و بگرید و بگریاند برای آنچه که بر ما وارد شده، روز قیامت در درجهٔ ما خواهد بود، و کسی که یاد کند مصیبتهای ما را و بگرید و بگریاند، گریه نخواهد کرد چشم او در روزی که چشمها می گرید، و کسی که بنشیند در مجلسی که در آن مجلس امر ما زنده می شود، نمی میرد دل او در روزی که دلها می میرد.

١-صدوق أمالي، ص ١٣١؛ عيون اخبار الرضا، ج٢، ص٢٥٢؛ بحارالأنوار، ج ٢٤، ص ٢٧٨.



#### توضيح:

از این حدیث شریف چند چیز مستفاد می شود:

اول: أنكه مؤمن به ولايت أل محمد بايد متذكر مصيبت هاى ايشان باشد.

دوم: آنکه در هنگام یادآوری مصائب ایشان باید هم خودش بگرید و هم دیگران را به گریه درآورد.

سوم: آنکه جزای گریه کننده و گریاننده هم درجه ایشان بودن و با ایشان بودن است در قیامت، و چشم او در آن روز که اهل محشر گریانند، گریان نخواهد بود.

چهارم: در مجلسهای منعقده برای زنده داشتن امر آنها حاضر شدن و نشستن سبب می شود که در قیامت که دلها از ترس می میرد دل نشینندگان در دنیا در آن مجلسها نمی میرد.

### حديث دوم

و نیز در همان کتاب از تفسیر علی بن ابراهیم روایت کرده از پدرش از بکر بن محمد از ابی عبدالله علیه که فرمود:

«من ذكرنًا أو ذكرنا فخرج من عينه دمع مثل جناح بعوضةٍ، غفرالله له ذنوبه و لوكانت مثل زبد البحر».(١)

یعنی: کسی که یاد کند ما را یا یاد کرده شویم نزد او، پس بیرون آید اشک از چشم او مانند بال مگسی، می آمرزد خدا گناهان او را هرچند مانند کف در یا باشد.

### حديث سوم

«تجلسون و تحُّدثون؟ قال: نعم، جعلت فداك. قال: إنَّ تلك المجالس

١- تفسير القمّى، ج ٢، ص ٢٤٤؛ بحارالأنوار، ج ٢٤، ص ٢٧٨.



أُحبّها، فأحيوا أمرنا يا فضيل، فرحم الله من أحيا أمرنا. يا فضيل، من ذكرنا أو ذكرنا عنده فخرج من عينه مثل جناح الذّباب غفرالله له ذنوبه و لوكانت أكثر من زبد البَحر». (١)

یعنی: فرمود: آیا می نشینید و با هم حدیث می کنید؟ گفتم: آری، فدایت شوم. فرمود: به درستی و راستی آن مجالس را من دوست می دارم پس زنده بدارید امر ما را، ای فضیل! خدا رحمت کند کسی را که امر ما را زنده بدارد، ای فضیل! کسی که یاد کند ما را، یا یاد کرده شدیم ما نزد او، و از چشم او اشک جاری شود مانند بال پشهای، می آمرزد خدا برای او گناهانش را هر چند زیادتر از کف دریا باشد.

## حديث چهارم

و نیز از کتاب جامع الأخبار و کتاب امالی شیخ مفید از ابن قولویه از پدرش از سعد از برقی از سلیمان بن مسلم کندی واز ابن غروان از عیسی بن ابی منصور از ابان بن تغلب از حضرت ابی عبدالله علیه روایت کردهاند، که فرمود:

«نفس المهموم لظُلمنا تسبيح و همه لنا عبادة وكتمان سرّنا جهاد في سبيل الله ثمَّ قال أبوعبدالله على الله يالله على الله ع

یعنی: نفس کشیدن کسی که برای ظلمی که بر ما وارده شده مهموم باشد تسبیح است، و مهموم بودن او برای ما عبادت است، و کتمان کردن سرً ما جهاد در راه خداست، پس فرمود ابوعبدالله ﷺ: واجب می شود که این حدیث به طلانوشته شود.

### حديث پنجم

جامع الأخبار و أمالي مفيد از ابي عمرو دقّاق از جعفر بن محمّد بن مالك از

<sup>1</sup> ـ قرب الإسناد، ص ٣٤؛ بحار بالأنوار، ج ٧٤، ص ٣٥١. ٢ ـ شيخ مفيد، أمالي، ص ٣٣٨؛ بحار الأنوار، ج ٢٤، ص ٢٧٥.



احمد بن یحیای از دی از محوّل بن ابراهیم از ربیع بن منذر از پدرش از حسین بن علی ایک روایت کرده، که فرمود:

«ما من عبد قطرت عيناه فينا قطرة أو دمعت عيناه فينا دمعة إلا بواه الله بهافى الجنة خُقبًا قال احمد بن يحيى الأزدى: فرأيت الحسين ابن على فى المنام فقلت: حدّثنى محوّل بن ابراهيم، عن الرّبيع بن المنذر، عن أبيه، عنك أنّك قلت: ما من عبد قطرت عيناه فينا قطرة، أو دمعة إلا بواه الله بها فى الجنّة حقباً؟ قال: نعم، قلت: سقط الاسناد بينى و بينك». (١)

یعنی: نیست بندهای که قطره اشکی از دو چشمش بریزد، یا در دو چشمش جمع شود در مصیبتهای ما مگر اینکه خدا او را در بهشت دائماً جای خواهد داد. احمد بن یحیای ازدی گفت: حسین الله را در خواب دیدم و به او گفتم: حدیث کرد مرا محوّل بن ابراهیم به این حدیث از ربیع بن منذر از پدرش از تو، که گفتهای: نیست بندهای که قطره از دو چشمش بریزد یا بر رخسارش جاری شود در مصیبتهای ما مگر اینکه خدا او را به سبب آن در بهشت جای خواهد داد، فرمود: آری، من گفتهام. گفتم: این اسناد میان من و تو ساقط شد. یعنی بی واسطه از تو شنیدم و هیچ احتیاجی به سند نیست.

بيان: «حُقُبْ» كنايه از هميشه در بهشت بودن است كه زمان در آن منظور نباشد. و الله العالم.

#### حديث ششم

جامع الأخبار و امالي مفيد از جعاني از ابن عقده از احمد بن عبدالعزيز (عبدالحميد خ) از محمد بن عمر و بن عتبه از حسين أشقر از محمد بن ابي عماره كوفي گفت: شنيدم از جعفر بن محمد المناها كه مي فرمود:

«من دمعت عينه فينا دمعة لدم سفك لنا، أو حقّ لنا انقضاء، أو عرض

١-شيخ مفيد، أمالي، ص ٢٦٠؛ جامع الأخبار، ص ٢٥٨.



انتهک لنا، أو لأحد من شیعتنا بواه الله تعالی بها من الجنّة حُقباً».(۱)
یعنی: کسی که جاری شود اشک چشم او در راه ما، به قدر یک
قطره برای ریخته شدن خون ما یا غصب شدن حق ما یا همتک شدن
حرمت ما و عرض ما یا یکی از شیعیان ما، جای می دهد خدای تعالی
او را در بهشت دائماً.

بدانکه، علاوه بر آنچه راجع به مصائب و ریختن خون و غصب حق و همتک حرمت و عرض اهل بیت رسول اکرم ﷺ و ائمه طاهرین ﷺ در این حدیث شریف ذکر فرموده، همچنین است به شیعیان ایشان.

#### حديث هفتم

در کتاب أمالی مفید از ابن قولویه از پدرش از سعد از ابن عیسی از ابن محبوب از ابی محمد انصاری از معاویة بن وهب از ابی عبدالله علیه روایت کرده که فرمود:

«كــل الجــزع و البكــاء مكـروه سـوى الجـزع و البكـاء عـلى الحسين الله المرام المرام

یعنی: هـر جـزع و گـریهای مکـروه است، مگـر جـزع و گـریه بـر حسین ﷺ.

#### حديث هشتم

در کتاب کامل الزیارات جعفر بن قولویه از پدرش و علی بن الحسین و ابن ولید همگی از سعد بن عیسی از سعید بن جناح از ابی یحیای حذّاء از بعضی از اصحاب خود از ابی عبدالله الله و ایت کرده که فرمود:

«نظر اميرالمومنين \_ صلوات الله عليه \_ الى الحسين ﴿ اللهِ ﴾ فقال: يا

۱-شیخ مفید، امالی، ص۱۷۵؛ جامع الأخبار، ص۹۶. ۲-شیخ طوسی، أمالی، ح ۲۶۸؛ بحارالأنوار، ج ۴۴، ص ۲۸۰.



# عبرة كلّ مؤمن! فقال: أنا يا أبتاه؟ قال: نعم، يا بنيّ».(١).

یعنی: نظر فرمود امیرالمؤمنین علی بی به سوی فرزندش حسین بی به به سوی فرزندش حسین بی به به به به به به مؤمنی! پس حسین بی گفت: منم سبب گریه هر مؤمنی؟ فرمود: آری ای پسرک من.

«عَبْرَة» به معنای کشته شدهای میباشد که سبب گریه برای او است، یا اینکه به معنای کشته شده با گریه و حزن و سختی حال، و اول ظاهر تر است.

#### حديث نهم

و نیز در کامل الزیارات از ابن ولید از صفّار از ابن عیسی از محمّد برقی از أبان احمر از محمّد بن حسین خزّار از ابن خارجه از ابی عبدالله الله روایت کرده، و گفته که: ما نزد آن حضرت بودیم، پس یاد کردیم حسین بن علی الله را - که لعنت خدا بر قاتل او باد ـ پس ابو عبدالله گریه کرد و ما هم گریه کردیم، آنگاه سر مبارک را بلند کرد و فرمود:

«قال الحسين بن على الله أنا قتيل العبرة، لأ يذكرني مؤمن الآ بكى، و ذكر الحديث». (٢)

یعنی: گفت حسین بن علی ﷺ من کشته شده ای خواهم بود که یاد نمی کند مرا مؤمنی، إلا اینکه می گرید.

#### حديث دهم

ایضاً در کتاب کامل الزیارات از جمعی از مشایخ خود روایت کرده از محمد عطار از حسین بن عبیدالله از ابن ابی عثمان از حسن بن علی بن عبدالله از ابی عماره مُنشد، که گفت:

«ما ذُكر الحسين بن على ﷺ عند أبى عبدالله ﷺ في يومٍ قط فرئي

۱- کامل الزیارات، ص ۱۰۸ ؛ بحارالأنوار، ج ۴۴، ص ۲۸۰. ۲- کامل الزیارات، ص ۱۰۸؛ بحارالأنوار، ج ۴۴، ص ۲۷۹.



أبوعبدالله مُتبسّماً في ذلك اليوم إلى الليل وكان أبوعبدالله يـقول: الحسين عبرة كلّ مؤمن». (١)

یعنی: یاد کرده نمی شد حسین بن علی اللی نزد ابی عبدالله الله الله در روز تا شب آن حضرت روزی هرگز که دیده شود ابی عبدالله در آن روز تا شب آن حضرت تبسمی بکند، و می فرمود: حسین سبب گریستن هر مؤمنی است.

## حديث يازدهم

أمالی مفید از حسین بن محمد نحوی از احمد بن مازن از قاسم بن سلیمان از بكر بن هشام از اسماعیل بن مهران از اصم از محمد بن مسلم روایت كرده، كه گفت: شنیدم از ابی عبدالله رواید می فرمود:

«إنّ الحسين بن على المنها عند ربّه عزّوجلّ ينظر الى مُعسكره و من حلّه من الشهداء مَعَه، و ينظر إلى زوّاره، و هو أعرف بهم و بأسمائهم و أسماء ابائهم و بدرجاتهم و منزلتهم عندالله عزّوجلّ من أحدكم بولده و انّه ليرىٰ من يبكيه فيستغفرله و يسأل آبائه أن يستغفر له، و يقول: لو يعلم زائرى ما أعدّ الله تعالى له لكان فرحه أكثر من جزعه، و ان زائره لينقلب و ما عليه من ذنب». (٢)

یعنی: به درستی و راستی که حسین بن علی پیک نزد پروردگار خود عزّوجل نظر میکند به سوی لشکرگاه خود و کسانی که با او کشته شدند از شهداء، و نظر میکند به سوی زیارت کنندگان خود و او شناساتر است به ایشان و نامهای ایشان و پدرانشان و درجههای ایشان و فرودگاههای ایشان در نزد خدای عزّوجل از یکی از شما به فرزند خود، و او می بیند چه کسی برای او گریه میکند پس طلب آمرزش میکند برای او و از پدران خود می خواهد که طلب آمرزش

۱- کامل الزیارات، ص ۱۰۸؛ بحارالأنوار، ج ۲۴، ص ۲۸۰. ۲-شیخ طوسی، أمالی، ص ۵۴؛ بحارالأنوار، ج ۲۴، ص ۲۸۱.



کنند برای او، و میگوید اگر زائر من میدانست که خدای تعالی چه چیزی برای او مهیاکرده شادی او بیشتر از جزع و حزن او بود و زائر من بر میگردد در حالتی که هیچ گناهی برای او نیست.

## حديث دواز دهم

تفسیر علی بن ابراهیم قمی از پدرش از ابن محبوب از علاء از محمد از ابی جعفر الله روایت کرده، که آن بزرگوار از پدر بزرگوارش علی بن الحسین الله روایت کرده، که می فرمود:

«أيّما مؤمن دمعت عيناه لقتل الحسين بن على المبيد دمعة حتى تسيل على خدّه بوَّاه الله بها في الجنّة غرفاً يسكنها أحقاباً، و أيّما مؤمن دمعت عيناه دمعاً حتى تسيل على خدّه لأذى مسنّا من عدوّنا في الدّنيا بوَّاه الله مُبُوَّ صدق في الجنّة، و أيّما مؤمن مسّه أذى فينا فدمعت عيناه، حتى يسيل دمعه على خدّيه من مضاضة ما اوذى فينا صرف الله عن وجهه الأذى و آمنه يوم القيامة من سخط النّار». (١)

یعنی: هر مؤمنی که جاری شود از دو چشمش قطره اشکی به نحوی که جاری شود بر رخسار او، جای می دهد خدا به سبب آن در بهشت غرفه هائی را که در آن ها ساکن شود دُواماً، و هر مؤمنی از دو چشمش اشک بر رخسار او جاری شود برای اذیّتی که از دشمنان در دنیا به ما رسیده خداوند او را در بهشت منزلتی که به هر صدیقی دهد خواهد داد، و هر مؤمنی که در راه ما اذیّتی ببیند و اشکش بر رویش جاری شود خداوند رنج و ستم را از او بگرداند و او را از خشم خود در قیامت و آتش آن ایمن گرداند.

١ ـ تفسير القمّى، ج ٢، ص ٢٤٧؛ وسائل الشيعه، ج ١٤، ص ٥٠١.



#### حديثسيزدهم

در کتاب عوالم از تفسیر منسوب به امام حسن عسکری علی نقل نموده، که آن حضرت فرموده:

«قال رسول الله عَيْلِيُّ لمَّا نزلت: ﴿ و إِذْ آخَذْنَا مِيثَاقَكُمْ لا تَسْفِكُونَ دِمَاءَكُمْ ﴾ (١) هذه الآية في اليهود، الذين نقضوا عهد رسول الله ﷺ و كذَّبوا رسل الله، و قتلوا أولياء الله: أفلا أنبئكم بمن يضاهيهم من يهود هذه الأمة؟ قالوا: بلى يا رسولالله. قال: قوم من امّتى ينتحلون انّهم من امّتى ينتحلون أنهم من أهل ملّتي، يقتلون أفاضل ذريّتي و أطائب أرومتي، و يبدُّلون شريعتي و سنّتي، و يقتلون ولدى الحسن و الحسين كما قـتل أسلاف هؤلاء اليهود زكريًا و يحيى. و إنّ الله يلعنهم كما لعنهم، و يبعث على بقايا ذراريهم قبل يوم القيامة هادياً و مهديّاً من ولد الحسين المظلوم، يحرّقهم بسيوف أوليائه إلى نار جهنّم. ألا و لعن الله قتلة الحسين و محبّيهم و ناصريهم، و الساكتين عن لعنهم من غير تقيّه تسكتهم. و صلّى الله على الباكين على الحسين رحمة و شفقة، و اللاعنين لأعدائهم و الممتلين عليهم غيظاً و حنقاً. ألا و ان الراضين بقتل الحسين شركاء قتله. ألا و ان قتلته و أعوانهم و أشياعهم و المقتدين بهم براء من دين الله. ألا ان الله يأمر ملائكته المقرّبين أن يتلقوا دموعهم المصوبة بقتل الحسين إلى الخزان في الجنان، فيمزجونها بماء الحيوان فتزيد في عذوبتها و طيبها ألف ضعفها. و ان الملائكة ليتلقون دموع الفرحين الضاحكين لقتل الحسين و يلقونها في الهاوية، و يمزجونها بجميعها و صديدها و غسّاقها و غسلينها، فيزيد في شدّة حرارتها و عذابها ألف ضعفها، يشدّد بها على المنقولين اليها من أعداء آل محمد عذابهم». (٢)

۱-سوره بقره، آیه ۸۴ ۲- تفسیر امام حسن عسکری بایا این ۲۹۱؛ بحارالأنوار، ج ۴۴، ص۲۰۴؛ عوالم العلوم، ج۱۷، ص ۵۹۶.



ترجمهٔ حدیث شریف: فرمود رسول خدا ﷺ: چون نازل شد آیـهٔ شريفة ﴿ و إذ أخذنا ميثاقكم لا تسفكون دماءكم ﴾ تا آخر آيه در حقّ يهود و أن كساني كه پيماني راكه با رسول خدا عَلَيْ بسته بودند شکستند و تکذیب کر دند پیغمبران خدا را و کشتند دوستان خدا را، خبر میدهم شما را به آن کسانی که شباهت به آنها دارند از یهود این امّت، گفتند: چرا يا رسول الله؟ فرمود: گروهي از امّت من كه بـ خـود مى بندند كـ از امّت مـن هـتند و از اهـل مـلّت مـنند، مى كشند فاضل ترین ذریهٔ من و پاکیزه ترین ریشههای درخت رسالت مرا، و تبدیل میکنند شریعت و سنت مرا، و میکشند دو فرزند من حسن و حسین را، همچنان که کشتند پیشینیان از پهود زکریًا و یحیی را، و خدا لعن می کند ایشان را همچنان که لعن کرد آنها را، و بر می انگیزاند به ضرر باقیماندگان ذریههای ایشان پیش از روز قیامت هدایت کننده هدایت کرده شدهای را از فرزندان حسین مظلوم که آنها را مىسوزاند به شمشيرهاى دوستان خود تا به أتش جهنّم برسند. و آگاه باشید که خدا لعن میکند کشندگان حسین و دوستان و پارانشان و كساني راكه در جائي كه تقيّه نباشد ساكت باشند و لعن بر آنها نكنند. و خدا صلوات می فرستد بر گریه کنندگان بر حسین از روی رحمت و مهربانی و صلوات می فرستد بر لعنت کنندگان برای دشمنان ایشان از روی خشم و عقدهای که گلوی آنها را گرفته، آگاه باشید که آن کسانی که راضی و خشنودند به کشته شدن حسین شریک در قتل او میباشند، آگاه باشید که کشندگان او و یاران و پیروان آنان و اقتداء كنندگان به آنها بيزارند از دين خدا.

خدا امر می فرماید فرشتگان مقرّبین خود را که اشکهای مصیبت زدگان به قـتل حسین یـعنی آنـهایی کـه در عـزاداری و مصیبت آن حضرت میگریندگرفته ببرند در نزد خزینه دارهای بهشت، تا ممزوج کنند با آب حیات بهشتی تا گوارائی و خوشبوئی آن هزار بـرابـر زیـاد شود.

و فرشتگان میگیرند اشکهای چشمان کسانی را که به کشته شدن حسین الله خوشحالند و میخندند آنها را در هاویه یعنی جهنم میریزند و ممزوج میکنند با همهٔ آنها از مشروبات جهنمی که به صورت چرک و خون و آبهای گندیده بدبو است، و در شدت گرمی و سوزنده گی است هزار برابر باشد عذاب آن بر آنها از دشمنان آل محمد که در عذابند.

## حديث چهاردهم

في البحار قال: رأيت في بعض تأليفات بعض الثقات من المعاصرين يروى أنّه:

«لمّا أخبر النبى عَبَيْهِ ابنته فاطمة بقتل ولدها الحسين و ما يجرى عليه من المحن بكت فاطمة بكاءً شديداً، و قالت: يا أبه متى يكون ذلك؟ قال: في زمان خال منّى و منك و من على، فاشتدّ بكاؤها و قالت: يا أبه فمن يبكى عليه؟ و من يلتزم باقامة العزاءله؟ فقال النبى: يا فاطمة ان نساء أمّتى يبكون على رجال أهل بيتى، و رجالهم يبكون على رجال أهل بيتى، و يجددون العزاء جيلاً بعد جيل، في كلّ سنة فإذا كان يوم القيامة تشفعين أنت للنساء و أنا أشفع للرّجال و كلّ من بكى منهم عل مصائب الحسين أخذنا بيده و ادخلناه الجنّة. يا فاطمة كلّ عين باكية يوم القيامة، إلاّ عين أخذنا بيده و ادخلناه الجنّة. يا فاطمة كلّ عين باكية يوم القيامة، إلاّ عين بكت على مصائب الحسين فانّها ضاحكة مستبشرة بنعيم الجنّة». (١)

ترجمهٔ حدیث: چون رسول خدا ﷺ خبر داد فاطمه را از شهادت حسین و مصائبی که بر او وارد می شود؟ فاطمه ﷺ سخت بگریست، و عرض کرد: ای پدر، این حادثه کی واقع می شود؟ فرمود: وقتی که نه

١-بحارالأنوار، ج ٢٤، ص ٢٩٢.



من باشم و نه تو و نه علی، فاطمه بر شدت گریه بیفزود و زار زار گریست و عرض کرد: ای پدر، پس چه کسی برای فرزندم گریه می کند و مجلس عزا و مصیبت او را برپا می کند؟ رسول خدا فرمود: ای فاطمه، زنان امّت من می گریند بر زنهای اهل بیت من، و مردان امّت من می گریند بر مردان اهل بیت من، و عزای فرزند مرا هر ساله طایفه ای بعد از طایفه ای تازه می کنند. پس چون روز قیامت شود تو شفاعت زنان را می کنی و من شفیع می شوم مردان را، و هرکس بر حسین گریسته دست او را می گیریم و در بهشت در می آوریم. ای فاطمه، همه چشمهای مردمان در قیامت گریان است مگر چشمی که بر حسین گریسته باشد او خندان و شادمان به نعیم بهشت خواهد

مؤلف ناچیز گوید: اگر حقیقتاً شیعیان از روی واقع وظایف تولی و تبری را رعایت میکردند و در دوستی آل محمد ثابت بودند و معتقد به صدق کلمات خدا و سخنان آل محمد بودند و هیچ مصیبتی را بر مصائب ایشان ترجیح نمی دادند، می بایست گریه کنندگان در مصائب ایشان به خصوص در مصیبتهای حضرت سیدالشهداه ارواحنا و ارواح العالمین له الفدا به شنیدن این مژده، از شدّت شادی و سرور قالبهای خود را از روحها تهی کنند، چه مژدهای از این بالاتر و کدام سعادتی از این بهتر باشد که به ریختن اشک شوری، دل مبارک فاطمه بیش را خشنود و آرام کرده، چنانچه پدر بزرگوارش به گریستن شیعیان و محبّان، قلب نازنین او را تسلی کرده، تا سبب شود که در روز قیامت خندان و خوشحال دستهای گریه کنندگان در داخل بهشت می شوند. فیا لیتنا کنا معه فنفوز فوزاً عظیماً.

## حديث يانزدهم

در كتاب عوالم از خصال صدوق از امير مؤمنان عليه روايت كرده كه:

«قال أميرالمؤمنين الله عند الله تبارك و تعالى اطلع إلى الأرض فاختارنا، و اختارلنا شيعة ينصروننا، و يفرحون لفرحناء و يحزنون لحزننا يبذلون أموالهم و أنفسهم فينا أولئك منّا و إلينا و قال: كلّ عين يوم القيامة باكية و كل عين يوم القيامة ساهرة الا عين من اختصه الله بكرامته و بكيٰ على من ينتهك من الحسين و آل محمد». (١)

ترجمهٔ حدیث: فرمود امیرمؤمنان بالله: خدای تبارک و تعالی مشرف و مطّلع شد بر زمین، پس اختیار کرد ما را و اختیار کرد برای ما شیعیانی را که یاری کنند ما را و شاد می شوند به شادی ما و اندوهناک می شوند به اندوهناک شدن ما و بذل می کنند مالها و خونهای خود را در راه ما، آنها از ما هستند و به سوی ما خواهند آمد (و فرمود): هر چشمی در روز قیامت گریان است و هر چشمی در آن روز بیدار است مگر چشمی که خدا اختصاص داده باشد آن را به کرامت خود، و گریسته باشد به جهت مصیبتها و بی احترامی هائی که نسبت به گریسته باشد به جهت مصیبتها و بی احترامی هائی که نسبت به حسین و اهل بیت رسول خدا وارد شده.

### حديث شانزدهم

ابن عباس از رسول خدا تَتَلِيُّ خبر مفصّلي روايت كرده كه بعد از اين نقل خواهم كرد ان شاءالله تعالى در اينجا آنچه مربوط به اين فصل است، اينست كه راجع است به گريستن در مصيبت حسين الله كه جبرئيل به رسول خدا تَتَلَيُّهُ خبر داد:

«فقال الحسين ﷺ: و انا يا جدّاه! و حقّ ربّی و حقّک ان لم يدخلوا الجنّة بين يدى لم ادخل قبلهم، و اطلب من ربّى ان يـجعل قـصورهم مجاورة لقصرى يوم القيامة».

یعنی: و آن حضرت عرض کرد: (با جد بزرگوار خود) که ای جد من، به حق خدای خود سوگند یاد میکنم و به حق تو قسم، تا آنها

١- الخصال، ج ٢، ص ٤٢٤ و ٥٣٥؛ عوالم العلوم، ج ١٧، ص ٥٢٥.



داخل بهشت نشوند در مقابل من، داخل نخواهم شد و از پروردگار خود میخواهم که قصرهای آنان را در پهلوی قصر من قرار دهد در روز قیامت.

#### حديث هفدهم

در کتاب نصوص حکایت شده که از کمیت شاعر از حضرت امام محمّد باقر علیه روایت کرده که فرمود:

«ما من رجل ذكرنا أو ذكرنا عنده فيخرج من عينه ماء و لو مثل جناح البعوضة إلا بنى الله له فى الجنّة بيتا، و جعل ذلك الدّمع حجاباً بينه و بين النار». (١)

یعنی: نیست مردی که یاد کند ما را یا یاد کرده شویم نزد او، پس بیرون آید از چشم او آبی هر چند مانند بال مگسی باشد، مگر اینکه بنا میکند خدا خانهای را در بهشت و میگرداند آن اشک را حجابی در میان او و آتش جهنم.

### حديث هجدهم

در کتاب کامل الزیارات مسنداً حدیث مفصّلی را از زراره از حضرت صادق بای که بعد از این تمام آن شرح داده می شود ان شاءالله تعالی از فقرات آن این است، که فرموده:

«و ما عين أحبّ إلى الله و لا عبرة من عين بكت و دمعت عليه و ما من باك يبكيه الآ و قد وصل فاطمة و اسعدها عليه، و وصل رسول الله عليه الله و السرور على وادى حقّنا و ما من عبد يحشر و عينه قريرة و البشارة و السرور على وجهه و الخلق فى فزع و هم آمنون». (تا آخر حديث).

<sup>1-</sup>بحار الأنوار، ج ٣٦، ص ٣٩١؛ عوالم العلوم، ج ١٥، ص ٢٥٣. ٢-كامل الزيارات، ص ٨٠ بحار الأنوار، ج ٢٥، ص ٢٠٤.



یعنی: و هیچ چشمی محبوب تر نیست در نزد خدا از آن چشم که بر آن بزرگوار گریه کند، و نه هیچ اشکی که از چشمی بر رخسارهای جاری شود بر آن مظلوم، مگر آنکه یاری کرده است فاطمه را به گریه خود، و یاری کرده است حق ما اهل بیت را و نیست بندهای که چشمش آرام و شادی در روی او ظاهر باشد در قیامت، مگر اینکه در فزع و گریه است مگر گریه کنندگان بر حسین که آنها ایمنند که محشور می شوند با دیده شاد و روشن (تا خر حدیث).

## حديث نوزدهم

در عاشر بحارالأنوار از دو كتاب عيون و امالي شيخ صدوق \_اعلى الله مقامه \_ مسنداً از ريّان بن شبيب روايت كرده، كه گفت: داخل شدم بر حضرت رضا در روز اول محرّم پس به من فرمود:

«يابن شبيب! أصائم أنت؟ فقلت: لا. فقال: إنَّ هذا، اليوم هو اليوم الذي دعا فيه زكريًا الله ربّه عزّوجل فقال: ﴿رَبِّ هَبْ لَي مِنْ لَدُنكَ ذُرِيَّةً طَيَّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَاءُ ﴾ (١) فاستجاب الله له و أمر الملائكة، فنادت زكريًا و هو قائم يصلى في المحراب أنَّ الله يبشرك بيحيى، فمن صام هذا اليوم ثم دعا الله عزّوجل استجاب الله له كما استجاب لزكريًا الله .

ثمّ قال: يابن شبيب! إنَّ المحرّم هو الشهر الذي كان أهل الجاهليّة فيما مضى يحرّمون فيه الظلم و القتال لحرمته، فما عرفت هذه الامة حرمة شهرها و لا حرمة نبيّها عَلَيْهُ ، لقد قتلوا في هذا الشهر ذرِّيته، و سبوا نسائه، و انتهبوا ثقله، فلا غفرالله لهم بذلك أبداً.

يا ابن شبيب! إن كنت باكياً لشىء فابك للحسين بن على بـن أبـى طالب المناه فإنه ذبح كما يذبح الكبش، و قتل معه من أهل بيته ثمانية عشر

١ ـ سوره آل عمران، آيه ٣٨.



رجلاً، مالهم فى الأرض شبيه، و لقد بكت السماوات السبع و الأرضون لقتله، و لقد نزل إلى الأرض من الملائكة أربعة آلاف لنصره، فوجدوه قد قتل، فهم عند قبره شعث غُبر الى أن يقوم القائم، فيكونون من أنصاره، و شعارهم «يا لثارات الحسين».

يابن شبيب! لقد حدّثنى أبى، عن أبيه، عن جدّه الله أنّه: لمّا قتل الحسين جدّى \_ صلوات الله عليه \_ أمطرت السماء دماً و تراباً أحمرا.

يابن شبيب! إن بكيت على الحسين الله حتى تصير دموعك على خديك، غفرالله لك كلّ ذنب أذنبته صغيراً كان أو كبيراً، قليلاً كان أو كثيراً.

يابن شبيب إن سرّك أن تـلقى الله عـزّوجلٌ و لا ذنب عـليك فـزر الحسين اللهِ.

يابن شبيب إن سرّك أن تسكن الغرف المبنيّة في الجنّة مع النبيّ عَلَيْهُ فالعن قتلة الحسين على الله .

يابن شبيب إن سرّى أن يكون لك من الثواب مثل ما لمن استشهد مع الحسين، فقل متى ما ذكرته: ﴿ يُالَيْتَنِي كُنْتُ مَعَهُمْ فَأَفُوزَ فوزاً عَظيماً ﴾. (١)

یابن شبیب! إن سرّک أن تكون معنا فی الدرجات العُلیٰ من الجنان، فاحزن لحزننا، و أفرح لفرحنا، و علیک بولایتنا، فلو أنَّ رجلاً تولّی حجراً حشره الله معه یوم القیامة».(۲)

ترجمه حدیث شریف: ای پسر شبیب! آیا امروز روزه ای؟ عرض کردم: خیر روزه نیستم، پس فرمود: در امروز حضرت زکریًا ﷺ دعا کرد و از خدای تعالی ذریه طیبه و فرزند صالح خواست، خدای تعالی

١ ـ سوره نساء، آيه ٧٣.

٢ ـ شيخ صدوق، امالي، ص١٩٢؛ عيون اخبار الرضا، ج ١، ص ٢٩٩؛ بحارالأنوار، ج ٢٤، ص ٢٨٥.

دعای او را اجابت کرد و امر کرد فرشتگان را در وقتی که در محراب نماز بود و او را ندا کردند، و به یحیی بشارت دادند، آنگاه فرمود: ایس ماه محرّم ماهی است که در زمانهای گذشته، اهل جاهلیّت حرام می دانستند در آن ظلم و کشتن و قتال را به جهت احترام آن، و ایس امّت نشناختند نه احترام آن را و نه احترام پیغمبر خود را، و کشتند در این ماه ذر یّه پیغمبر خود را و اسیر کردند زنان او را، و به غارت بردند اموال ایشان را، یس هرگز نمی آمرزد خدا گناهانشان را.

ای پسر شبیب! اگر خواهی برای چیزی گریه کنی بر حسین بن علی بن أبی طالب گریه کن، زیرا که او را سر بریدند مانند سر بریدن گوسفند با هجده نفر از اهل بیت او، که در روی زمین شبیه و نظیر نداشتند.

بعد فرمود: ای پسر شبیب! محققاً گریست برای او هفت طبقه آسمانها و زمینها، و نازل شد برای یاری او از آسمان چهار هزار فرشته، وقتی به زمین کربلا رسیدند آن حضرت را کشته دیدند. پس آن فرشتگان همه ژولیده مو و گردآلود مجاور قبر او شدند و در آنجا خواهند بود و شعارشان گفتن یا «لثارات الحسین» است تازمان ظهور قائم آل محمد.

ای پسر شبیب! خبر داد مرا پدرم از جدّم که چون حضرت امام حسین علی کشته گردید از آسمان خون و خاک سرخ بارید.

ای پسر شبیب! اگر گریه کنی بر حسین آن قدر که اشک چشم تو جاری شود بر رخساره تو، خدا می آمرزد برای تو هر گناهی که کردهای خواه صغیره باشد یا کبیره، کم بوده باشد یا زیاد.

ای پسر شبیب! اگر دوست میداری که خدا را ملاقات کنی و بر تو هیچ گناهی نباشد و از هر جرم و جریرهای سالم باشی، زیارت کن قبر امام حسین الله را.



ای پسر شبیب! اگر شاد و خوشحال می شوی که با رسول خدا سیاله در غرفه های بهشت باشی پس لعن کن قاتلان حسین را.

ای پسر شبیب! اگر شاد و مسرور می شوی مانند ثواب آن جماعتی که در رکاب حسین شهید شدند به تو داده شود، هرگاه یاد می کنی بگو: «یالیتنی کنت معهم فافور فوزاً عظیماً».

ای پسر شبیب! اگر شاد می دارد تو را که در درجات بهشت با ما اهل بیت باشی محزون و غمگین شو به جهت حزن و اندوه ما، و خوشحال و فرحناک شو از جهت فرح و خوشحالی ما، و بر تو است که چنگ زنی در دامن و لایت ما، که اگر مردی سنگی را دوست دارد در قیامت خدا او را با آن محشور کند.

بیان مؤلف حقیر در اطراف این حدیث: بدانکه از مضامین عالیه این حدیث شریف بر معتقدین به ولایت آل محمّد بین کمال امیدواری حاصل می شود، به شرط ثابت ماندن این اعتقاد تا وقت جان دادن، و کاشف است از لطف خدای تعالی نسبت به طبقه شیعیان و دوستان این خاندان صلوات الله علیهم که به واسطه این اعمال و عبادات جزئیه این مرتبه از ثواب و اجر که عقول از ادراک آن عاجز است داده شود و این عطاهای بزرگ و تفضّل الهی بر اعطاء نیست مگر به سبب عظمت و مقام رفیع معصومین از آل محمّد بین .

هر چند بسیاری از نادانان و کوته نظران و صاحبان عقول ناقصه تحمّل قبول آن را ندارند و ترتب اجر جزیل و ثواب جمیل را بر این اعمال و عبادات جزئیه استبعاد و انکار میکنند برای رفع این استبعاد و استیحاش به قدر استعداد خود، به چند وجه بیان خود را در این مقام به پایان میرسانم:

# **وجه اول** حکایت عابد بنی اسرائیل

شکّی نیست که درجات و مراتب اعمال و مناسبت میان آنها و پایههای ثواب



به اندازه ایست که عقول بشر عادی، عاجز از آن است که بتواند درک و اندازه گیری آن کند، مگر ذات اقدس الهی و راسخون در علم، بسا عملی که بر ظاهر در نظرها کوچک است، و در میزان عدل الهی عظیم و بزرگ است، و بسا اعمالی که در ظاهر بسیار بزرگ است و در پیشگاه خداوندی اندک و بی ارزش است چنانچه روایت شده که:

در زمان پیش در میان بنی اسرائیل عابدی بود که دوران عمر خود در هر شبانه روز به عبادت خدا در شکاف کوهی بسر می برده و در نزدیکی او درخت اناری بوده و خوراک او در هر شبانه روز قانع بوده به یک دانه از انار آن درخت، لکن به بسیاری عبادات خود مغرور بود. خدای تعالی برای امتحان او فرشته ای را به صورت بشر در نزد او فرستاد که به او بگوید که خدای تعالی به فضل خود تو را خواهد آمرزید. وقتی فرشته این پیام را به او رسانید عابد بر آشفت، و در جواب او گفت: عباداتی که کرده ام ثوابش زیاده از آن است که خدا مرا به فضل خود بیامرزد، من به مزد اعمالی که کرده ام از خدا مزد خود را ثواب بر وجه استحقاق می خواهم، نه از راه تفضل. به فرشته خطاب شد هر عملی که در هر شبانه روز به جا آورده ای باید با یک دانه اناری که در آن روز مصرف کرده سنجیده شود، چون به طور مقرر اعمال او با یک دانه سنجیده شد همه اعمال او یک طرف و یک دانه انار یک طرف، یک دانه انار بر همه خسر او زبان از دنیا رفت.

خوش بود گر محک تجربه آید به میان

تا سیه روی شود هر که در او غش باشد پس بنا بر آنچه که گفته شد: سَبُکی وزن عبادات او با زیاد بودن که در خبر ذکر شده شاهد بر مدّعا است، پس جای استبعاد نیست چراکه مقدار و درجه عمل مخفی و مستور است و مقایسه عمل با ثواب فرع بر احاطه و علم به مقدار و درجه هر دو است.

# وجددوم

## وجوب ثواب و عقاب

آنکه اعطاء ثواب بر حسب اقتضاء فضل و رحمت الهی است از این جهت است که جمعی از محققین اجر و ثواب را بر خدا واجب می دانند به وجوب عقلی نظر به فضل و رحمت و کرم الهی هر چند جمعی از آن ها منکرند و جوب آن را، و در این مسئله اختلاف عظیم است مابین علماء اسلام و اکثر معتزله ثواب و عقاب را واجب دانسته عقلاً، و امّا اشاعره قائلند به وجوب ثواب سمعاً و عدم وجوب عقاب اصلاً، و موافقت نموده اند ایشان را معتزله بصره و بغداد.

و مابین علماء امامیه هم اختلاف است، محقق طوسی موافقت نموده است معتزله را، و جمعی اختیار کردهاند قول اشاعره را، و علاّمه حلّی و جماعتی ثواب را عقلاً و عقاب را سمعاً واجبگویند، وبعضی ثواب رافضلاً وعقاب راعدلاً واجب دانند. و متفرعست بر این مسئله یعنی اختلاف در آن اختلاف در قبول توبه که در اینجا محل ذکر آن نیست، بنابراین استبعاد وجهی ندارد، چراکه فضل حق تعالی مانند علم و قدر تش نهایت ندارد، پس ثواب دادن خدا محدود نیست، دراین صورت بعدی ندارد که خدای تعالی برای عمل کم ثواب بسیار دهد.

# وجه سوم بیانی از مؤلّف برای توضیح راجع به ثواب گریه

بدانکه اعمال و افعال هر کسی کاشف از حُسن سریره یا سوء سریره، یعنی: خوبی باطن یا بدی باطن او است، پس هر عملی کاشف و حاکی است از مرتبهای از معرفت و درجهای از طاعت و بسا عملی است که حاکی است از مرتبهای غیر از آن عمل، که ظاهر می کند باطن عمل کننده را از این بیان وجه خلود در بهشت برای بهشتی، و خلود در جهنم برای جهنمی ظاهر می شود.

### وجهجهارم

آنکه حسنه در نزد خدا زیاد می شود و مضاعف می گردد تا ده درجه و بالاتر، بلکه تا برسد به هفتصد درجه، چنانچه از اخبار بسیاری استفاده می شود، از جمله شیخ حرّ عاملی این در کتاب و سائل حدیثی را از امام صادق این روایت کرده که فسسر موده:

«إذا أحسن المؤمن عمله ضاعف الله عمله لكلّ حسنة سبع مأة، فأحسنوا أعمالكم الّتي تعملونها لثواب الله».(١)

یعنی: وقتی که نیکو کرد مؤمن عمل خود را، خدا مضاعف میکند ثواب عمل او را برای هر عمل نیکوئی هفتصد حسنه، پس نیکو کنید اعمال خود راکه عمل میکنید آن را برای ثواب خدا.

و در روایت دیگر دنباله آن است که فرمود:

«و ذلك قول الله عزّوجلّ ﴿ وَاللَّهُ مُيضًاعِفُ لِمَنْ يَشًاء ﴾ (٣) ». (٣)

پس ممکن است بگوئیم آنچه برای عمل کم در اخبار ذکر شده به بعضی از آنها یک ثواب و به بعضی ثواب آن مضاعف شود تا آنجائی که خدا میخواهد؛ بنابراین اختلاف اخبار را ممکن است بر آنچه گفته شد عمل کنیم.

### وجهينجم

باید دانست که ثواب و عقاب اعمال کم باشد یا زیاد به سبب چیزهای پنهانی است که در عمل ضمیمه شده که بسا غیر از خدای تعالی کسی از آن آگاه نیست، چه بسا عملی که ثواب خود آن عمل کم است ولی به ضمیمه امری یا کیفیتی یا کمال خلوص در آن مختلف می شود، چنانچه صاحب کتاب جواهر در آن کتاب فرموده بعد از بیان اختلاف اخبار در مقدار ثواب خواندن نماز در مسجد کوفه گفته است:

۱-وسائل الشيعه، ج ١، ص ٤١. ٢-سوره بقره، آيه ٢٤١. ٣-تفسير العياشي، ج ١، ص ١٤٠؛ وسائل الشيعه، ج ١، ص ٤١.



«يمكن دعوى أن هذا الاختلاف باعتبار المكلفين من حسن التوجّه التأدية و نحوهما من العوارض التى تزداد الصّلوة بسببها فضلاً، مثل ما قيل فى اختلاف الثواب فى زيارة الحسين و الحج و غيرهما، أو باعتبار اقتضاء المقامات لاختلافها، و اختلاف عقول السائلين و تهيؤهم لإيداع الاسرار». (١)

یعنی: ممکن است دعوای این اختلاف به اعتبار حالات مکلفین باشد، از حیث نیکو توجه کردن و نیکو اداء کردن آن و مانند اینها از عوارضی که به سبب آن فضیلت نماز زیاد شود، مانند آنچه که گفته شده راجع به اختلاف ثواب در زیارت حسین الله و حج و غیر اینها، یا به اعتبار اقتضاء مقاماتی که با هم اختلاف دارند به سبب اختلاف عقل های سؤال کنندها و مهیا بو دنشان برای سپردن اسراری که باید بنهان باشد.

#### حديث بيستم

در کتاب کامل الزیارات مسنداً از عبدالله بن بُکیر در حدیث طویلی از حضرت صادق علی روایت کرده:

«قال: حَجَجت مع ابی عبدالله ﷺ فقلت: یابن رسول الله لو نبش قبر الحسین بن علی ﷺ هل کان یُصابَ فی قبرة شیء؟ فقال: یا ابن بُکیر ما اعظم مسائلک، ان الحسین بن علی ﷺ مع أبیه و أمّه و أخیه فی منزل رسول الله ﷺ و معه یرزقون و یحبون و انّه لمن یمین العرش متعلّق به یقول یا ربّ أنجِزلی ما وعدتنی، و انّه لینظر الی زوّاره فهو اعرف بهم و باسمائهم و أسماء آبائهم و مالهم فی رحائلهم من أحدهم بولده، و أنه لینظر إلی من یبکیه فیستغفرله و یسأل اباه الاستغفار له، و یقول: ایّها الباکی لو علمت ما أعد الله لک لفرحت اکثر ممّا حزنت، و انّه لیستغفر له

١-جواهر الكلام، ج ١٤، ص ١٥٢.



# من کلّ ذنبٍ و خطيئةٍ». (١)

# حديث بيست و يكم

# ثواب گریستن در مصائب آل محمد علیه

از حضرت صادق على در خبرى روايت شده كه فرمود:

«رحم الله شيعتنا انهم اوذوا فينا و لم نوءذ فيهم شيعتنا منّا قد خلقوا من فاضل طينتنا و عجنوا بماء ولايتنا رضوا بنا ائمّة و رضينا بسهم شيعة يصيبهم مصابنا و يبكيهم اوصابنا و يحزنهم حزننا و يسرهم سرورنا و نحن ايضاً نتألّم لألهم و نطلع الى احوالهم فهم معنا لا يفرّقونا و لا نفارقهم لأن

١- كامل الزيارات، ص١٠٣؛ بحارالأنوار، ج٢٤، ص٢٩٢.



مرجع العبد إلى سيّده و معوّله إلى مولاه فهم يسهجرون من عادانا و يجهرون بمدح من والانا و يباعدون من اذانا اللهمّ احى شيعتنا فى دولتنا و ابقهم فى ملكنا و مملكتنا اللهمّ انّ شيعتنا منا و مضافين الينا فمن ذكر مصابنا و بكى لأجلنا استحيى الله ان يعذبه بالنّار».(١)

ترجمهٔ حدیث: خدا رحمت كند شيعيان ما راكه ايشان در راه ما اذيت كرده مي شوند، و ما به خاطر ايشان اذيت نكشيده ايم، شيعيان ما از ما هستند، آفریده شدند از زیادتی طینت ما، و سرشته شدند به آب ولايت ما، خشنود شدند كه ما پيشوايان ايشان باشيم، و خشنود شدیم ما به ایشان که شیعیان ما باشند، مصیبت است بر ایشان مصیبت های ما، و می گریند بر المهایی که بر ما وارد شده، اندوهناک می شوند به جهت اندوهناک شدن ما، و شاد می شوند در شادی ما، ما هم متألم مى شويم به متألم شدن ايشان، و خبر داريم از حالات ایشان، پس ایشان با مایند و از ما جدا نمی شوند، و ما هم از ایشان جدا نمی شویم، زیراکه بازگشت بنده به سوی آقای او است، و اعتماد و تکیه گاه او به مولای او است، پس ایشان دوری می جویند از دشمنان ما، و آشكارا مدح ميكنند دوستان ما را، و دور ميشوند از كساني كه ما را آزار مي دهند، خدايا زنده بدار شيعيان ما را، و زنده كن ایشان را در زمان دولت ما و مملکت ما \_ یعنی: زمان قیام قائم ما و رجعت او ، به درستي كه شيعيان ما از مايند و متعلقند به ما، پس کسی که یاد کند مصیبتهای ما را، و بگرید برای ما، حیا می کند خدا كه او را به آتش عذاب كند.

#### حديث بيست و دوم

از حضرت صادق ﷺ روايت شده كه فرموده است: كامل ترين از مؤمنان از

١-طريخي، المنتخب، ص ٢٤٨؛ معالى السبطين، ج ١، ص ١٥٨.



جهت ایمان کسی است که نُحلق او نیکوتر باشد و رقت قلب او و گریه او بر ما اهل بیت بیشتر و شدیدتر باشد دوستی او با ما اهل بیت، و زیادتر باشد حزن و اندوه و سوزش دل او در مصیبت ما، و بیشتر باشد مودّت و دوستی او برای ما.

# حدیث بیست و سوم ثواب گریه بر حسین و اهل بیت أن حضرت

معاوية بن وهب كه از بزرگان اصحاب حضرت صادق الله است روايت كرده و گفته است که: نشسته بودم خدمت آن حضرت که مردی پیر که از شدّت پیری قامتش خميده بود آمد خدمت آن بزرگوار و سلام كرد، حضرت جواب داذ و فرمود: از کجا آمدهای ای شیخ؟ نزدیک بیا، پس نزدیک رفت و دست آن حضرت را بوسید و گریه بسیاری کرد. حضرت فرمود: چراگریه میکنی؟ عرض کرد: فدای تو شوم، حال صد سال است كه از عمر من مي گذرد بر بصيرت و معرفت حقوق شما و هر روز خود را امیدوار میکنم و دل خود را خوش میکنم که روز دیگر یا ماه دیگر یا سال دیگر، بلکه از این ذلّت بیرون آئیم و حق به مرکز خود قرار گیرد و ایـن انـتقام كشيده شود، و در اين آرزو پير و كور شدم، [امّا]نرسيدم و عمرم تمام شد، ديگر گریه از برای چه روز است؟ آن حضرت فرمود: اگر زنده ماندی و به آن روز که خدا مقرّر و مقدّر فرموده رسیدي از براي فتح و نصرت ما و طلب خون و دفع ظلم و یاری ما، که همراه ما خواهی بود و در همین دنیا چشم تو روشن خواهد شد، و اگر مُردي و اجل وفا نكرد در روز قيامت حشر تو با ثقل ـ يعني: اهل بيت رسول خدا ـ خواهد بود. آن مرد گفت: يابن رسول الله، بعد از اين مژده كه مرا دادي، ديگر پروا ندارم امروز بميرم و اگر فردا. حضرت فرمود: اى شيخ «إنّى تارك فيكم الثقلين كتاب الله و عترتی اهل بیتی» تشویش مکن، روز قیامت با مائی. بعد از آن فرمود: تو از اهلكوفهاي؟ گفت: نه، فرمود كه: از اهل كجائي؟ گفت: از نـواحـي و اطـراف كـوفه مي باشم. فرمود: از منزل تو تا قبر جدّم حسين مظلوم شهيد چقدر راه است؟ گفت: بسیار نزدیک است. فرمود: هیچ به زیارت او میروی؟ گفت: بلی فدای تو شوم.



فرمود: ای شیخ! این خون جدّم حسین، خونیست که خدا از او نخواهد گذشت و او را طلب خواهد فرمود؛ بدرستی که از اولاد فاطمه و غیر فاطمه به هیچ کس چنان مصیبتی نرسیده و نخواهد رسید که به جدّم رسید. به خدا که کشته شد با هفده نفر از اهل بیت خود که هیچ کدام در روی زمین عدیل و نظیر نداشتند، و در راه خدا نصیحت کردند و صبر کردند بر این مصیبتهای بزرگ که بر ایشان رخ داد، و خدا به ایشان خواهد داد بهترین جزاهائی که به صبر کنندگان و مصیبت زدگان بدهد. ای ایشان خواهد داد بهترین جزاهائی که به صبر کنندگان و مصیبت زدگان بدهد. ای مرد، جناب رسول خدا در روز قیامت می آید به صحرای محشر و حسین را با سر بریده به همراه خود خواهد آورد، در حالتی که سر خود را به روی دست گرفته باشد و خون از آن بچکد و گوید: خدایا! از امّت من بپرس که چرا فرزند مرا با این وضع کشتند واهل بیت مرا اسیر کردند و شهر به شهر و دیار به دیار گردانیدند؟ پس ای شیخ، گریه و جزع بر هر امری از امور دنیا مکروه است مگر گریهای که بر جدّم حسین کنی، که قطره اشکی که در مصیبت او ریخته شود آتش جهنّم را فرو نشاند، و بهشت بر تو واجب می شود به آن، اگر چه گناهان تو مثل کف دریاها باشد. (۱)

#### حديث بيست و جهارم

حضرت رضا ﷺ فرموده:

«کان أبی إذا دخل شهر المحرّم لا يری ضاحكاً و كانت الكابة تغلب عليه حتّی يمضی منه عشرة أيّام، فإذا كان يوم العاشورا، كان ذلك اليوم يوم مصيبته و حزنه و بكائه، و كان يقول: هو اليوم الّذی قتل فيه الحسين، فلو علم الباكون أی أجر يؤجرون لتمنّوا دوام هذا الحال حتی المأل». (۲) يعنی: از عادت پدر بزرگوارم اين بود كه هرگاه ماه محرّم داخل يعنی: از عادت پدر بزرگوارم اين بود كه هرگاه ماه محرّم داخل می شد ديگر كسی آن جناب را خوشحال و متبسّم نمی ديد و آثار حزن واندوه از سيمای مباركش ظاهر بود. تنا آنكه ده روز از آن ماه

۱- شیخ طوسی، أمالی، ص ۱۶۱؛ بحارالأنوار، ج ۴۵، ص ۳۱۳. ۲- شیخ صدوق، أمالی، ص ۲۲۱؛ بحارالأنوار، ج ۴۴، ص ۲۸۳.



بگذرد چون روز عاشورا داخل می شد، آن روز، روز مصیبت و حزن و روز گریه آن جناب بود، و مکرر می فرمود: این است آن روزی که کشته شده در آن امام حسین راید بس اگر می دانستند گریه کنندگان بر آن مظلوم که چه اجرهائی به آنها مزد داده می شود هر آینه آرزو می کردند که تا نفس آخر عمر در گریه و ناله برای آن بزرگوار باشند.

#### حديث بيست و پنجم

در کتاب کامل الزیارات در ضمن حدیث طویلی که سندش به ابی هارون مکفوف می رسد از امام صادق الله روایت کرده، که فرمود:

«و من ذكر عنده الحسين ﷺ فخرج من عينه من الدّموع مقدار جناح ذباب، كان ثوابه على الله عزّوجلٌ و لم يرض له بدون الجنّة». (١) يعنى: كسى كه مصيبتهاى حسين در نزد او ذكر شود و به اندازه بال مگسى اشك از چشم او بيرون آيد، واجب مىشود بر خدا ثواب آن را دادن، و اينكه غير از بهشت براى او راضى نشود.

#### حديث بيست و ششم

## مقام گریه کنندگان بر حضرت سیدالشهداء ﷺ

نيز در همان كتاب مسنداً از زراره از حضرت صادق المنظم روايت كرده كه فرمود:

«[يا زراره]ان السماء بكت على الحسين المنظم أربعين صباحاً بالدم، و
إن الأرض بكت أربعين صباحا بالسواد، و ان الشمس بكت أربعين صباحا
بالكسوف و الحُمرة، و ان الجبال انقطعت و تنثرت، و ان البحار تفجّرت،
وان الملائكة بكت أربعين صباحاً على الحسين، و ما اختضبت منّا امرأة و
لا ادهنت و لا اكتحلت حتى أتينا رأس عبيد الله بن زياد \_ لعنه الله \_ ، و ما
زلنا في عبرة بعده، و كان جدّى إذا ذكره بكى حتّى تملاء عيناه لحيته، و

١- كامل الزيارات، ص ١٠٤؛ بحار الأنوار، ج ٢٤، ص ٢٩١.

حتى يبكى لبكائه رحمة له من رءاه، و ان الملائكة الدين عند قبره يبكونه، فيبكى لبكائه كلّ من في الهواء و السماء من الملائكة، و لقد خرجت نفسه فزفرت جهنّم زفرة كادت الأرض تمنشق لزفرتها، و لقد خرجت نفس عبيدالله بن زياد \_ لعنه الله \_ ، فشهقت جهنّم شهقة لولا أنّ الله حبسها بخزانها لاحرقت من على وجه الأرض من فورها، و لو يؤذن لها ما بقى شيء الا ابتلعته، و لكنّها مأمورة مقصودة، و لقد عتت على الخزان غير مرّة حتى أتاها جبرئيل فضربها بجناحه فسكتت، و إنّها لتبكيه و تندبه، و إنَّها لتلظى على قاتله، و لولا من على الأرض من حجج الله لنقضت الأرض و ما عليها و ما تكثر الزلازل الا عند اقتراب السّاعة. و ما عين أحبّ إلى الله و لا عبرة من عين بكت و دمعت عليه، و ما من باك يبكيه الآ و قد وصل فاطمة و أسعدها عليه، و وصل رسول الله و ادَّىٰ حقَّنا، و ما من عبد يحشر و عليه قريرة و البشارة تلقاه و السرور على وجهه، و الخلق في فزع و هم آمنون، و الخلق يعرضون و هم حدّاث الحسين تحت العرش و في ظل العرش لا يخافون سوء الحساب، يقال لهم: ادخلوا الجنّة فياتون و يختارون مجلسه و حديثه و ان الحور العين لترسل اليهم انّا قد اشتقناكم مع الولدان المخلدون، فما يرفعون رؤوسهم اليهم لمّا رأون في مجلسهم من السرور و الكرامة، وان أعدائهم مسحوبون بناصبتهم الى النّار، و من قائل ما لنا من شافعين و لا صديق و لا حميم. و انَّهم ليرون منزلتهم و ما يقدرون ان يدنوا إليهم، و لا يصلون إليهم. أن الملائكة لتأتيهم بالرسالة من أزواجهم و من خزانهم على ما اعطوا من الكرامة، فيقولون: نأتيكم إن شاء الله تعالى، فيرجعون إلى أزواجهم بمقالاتهم، فيزدادون إليهم شوقاً إذا هم أخبروهم بما هم فيه من الكرامة و قربهم من الحسين، فيقولون: الحمدالله الّذي كفانا الفزع الاكبر، و أهوال القيامة، و نجّانا ممّاكنًا نخاف، و يؤتون بالمراكب و الرحال على النجائب، فيستوون عليها و هم في الثناء على الله و الحمدلله و الصّلوة على محمّد و على آله حـتّى يـنتهوا إلى

# منازلهم».<sup>(۱)</sup>

ترجمه حدیث شریف می فرماید: ای زراره! همانا حقیقتاً آسمان گریه کرد بر حسین الله و تا چهل صباح خون بارید، و زمین گریه کرد برای او چهل صباح به سیاهی، و آفتاب گریست بر او چهل صباح به گرفتگی و سرخی، و کوه ها پاره پاره و از هم پاشیده و پراکنده شد و اجزاء آن از هم جدا شد، و دریاها به موج و جوش و خروش درآمد، و تمام ملائکه تما چهل صباح برای آن حضرت گریستند، و بعد از شهادت آن مظلوم هیچ زنی از ما خنا نبست و روغن به موی و بدن خود نمالید و شرمه به چشم خود نکشید و خلخال بر پای خود نبست، تا آنکه سر عبیدالله بن زیاد ملعون را برای ما آوردند، و ما فرین العابدین الله بر این جاری شده بود که هر وقت یاد این مصیبت زین العابدین الله بر این جاری شده بود که هر وقت یاد این مصیبت می کرد می گریست تا آنکه ریش مبارکش از اشک چشمش تر می شد و دلش بر او می سوخت.

و فرشتگانی که در اطراف قبر آن شهید مجاورند، آن قدر در مصیبت آن مظلوم می گریند که از گریه ایشان همه فرشتگانی که در آسمان و در فضای هوایند می گریند، و چون روح مقدسش از بدن پاره پارهاش بیرون رفت، جهنم چنان آه سوزناکی کشید که نزدیک بود از شد آن زمین شکافته شود. و چون روح پلید ابن زیاد - لعنه الله - از جسد نحسش بیرون رفت، جهنم، از شدت غیظ و خشم نعرهای زد که اگر خدای تعالی امر نمی فرمود فرشتگان مالکین و خازنین جهنم را که او را حبس کنند، هر کس که بر روی زمین بود می سوخت، و اگر خدا إذن می داد او را، در روی زمین چیزی باقی نمی ماند إلاً اینکه خدا إذن می داد او را، در روی زمین چیزی باقی نمی ماند إلاً اینکه

١-كامل الزيارات، ص ١٠٠ بحارالأنوار، ج٢٥، ص٢٠٤.

همه را به خود فرو مي برد، و لكن او از جانب خدا مأمور به صبر و آرامی است، و او چندین مرتبه طغیان و سرکشی کرد از مالکین و خزنه خود که از شدت خشم می خواست که دشمنان آن جناب را بسوزاند، تا آنکه جبرئیل آمد و بال خود را بر او زد و او را حبس کرد و ساکت نمود، و جهنم همیشه بر آن مظلوم گریه میکند و سوزش دل خود را آماده دارد برای کشندگان آن مظلوم. و اگیر از برکت وجود حجّتهای الهی که بر روی زمین بودند و خواهند بود نـمیبود، هـر آینه زمین یاره یاره می شد و سرنگون می گردید بر اهلش، و بسیار نخواهد شد زلزله آن مگر در نزدیکی قیامت. و به هیچ چشمی محبوب تر نیست در نزد خدا از آن چشم که بر آن بزرگوار گریه کند، و هیچ گریه محبوب تر نیست در نزد او از آن اشک که بر آن مظلوم جاری شود، و نیست هیچ گریه کنندهای که بگرید بر آن مظلوم مگر آنکه یاری کر ده است فاطمه طاهره را به گریه خود و یاری کرده است يبغمبر خدا را و اداء كرده است حقّ ما اهل بيت را، و هيچ بندهاي نیست که محشور گردد در قیامت مگر آنکه گریان است، به غیر از گریه كنندگان بر جدّم حسين الله كه محشور مي شوند با ديده شاد و روشن، و مدام به آنها بشارت می رسد که علامات سرور و بشارت در سیمای آنها آشکار است، در حالتی که خلق در جزع و فزع و حزن و اندوهند، و ایشان ایمنند و دیگران در محل حساب گرفتارند، و ایشان در سایه عرش الهي باحسين الله مشغول صحبت مي باشند و ترسان نيستند از بدی حساب، و هر چند به ایشان می گویند که داخل بهشت شوید، راضی نمی شوند و اختیار میکنند مجلس و صحبت آن حضرت را، و حورالعین میفرستند فرستادگانی را به سوی ایشان و پیغام میدهند که، ما و پسران بهشتی که در آنجاویدند همیشه در بهشت مشتاقیم به سوى شما بسيار، پس ايشان سرهاشان را به زير انداخته و بـه جـانب



آنها نظر نمیکنند از خوشحالیها و کرامتهای الهی که در مجلس خود مشاهده میکنند.

و دشمنان ایشان بعضی به پیشانی های خود آویخته شده و در آتشند، و بعضی دیگر در آتش فریاد می کنند و می گویند: ای وای، نیست برای ما شفاعت کننده ای و دوستی یا خویشی که شفاعت کند ما را، و ایشان می بینند مکانهای خود را در بهشت و حسرت می خورند که نمی توانند به آنجا روند، و ملائکه از جانب حوریان و خزینه داران کرامت هائی که یافته اند پیغام می آورند و اظهار می کنند زیادتی شوقشان را به ایشان، پس همه ایشان در جواب آنها می گویند که: ما ان شاء الله تعالی بعد از این خواهیم آمد.

چون ملائکه این جواب را به ایشان می رسانند و خبر می دهند ایشان را از کرامتهائی که در آن مجلس دیده اند و قرب محبّان را، در خدمت آقای مظلومان ـ ارواحناه فداه ـ سرور و شادیشان زیاد می شود و شوقشان دو چندان می گردد. پس چون شیعیان و دوستان این مراتب عالیه را ببینند می گویند: حمد و ثنای جمیل خدا را سزا است که رفع فرمود از ماهول و فزع روز بزرگ و جزع روز قیامت را، و نجات داد ما را از آنچه می ترسیدیم. پس می آورند بر ایشان مرکبهای سواری و حلّههای نیکو می گسترانند بر اسبهای نجیب و ایشان سوار می شوند و زبانهای خود را به آوازهای بلند به حمد و ثنای الهی می گشایند و همیشه با حمد خدا و صلوات بر محمّد و آل محمّد – صلوات الله علیهم اجمعین – می روند تا داخل منازل خود شوند و در بهشت جاویدان ساکن گردند.

#### حديث بيست وهفتم

در كتاب ملهوف عن آل الرسول تَتَلِيلُهُ انَّهم قالوا:



«من بكئ و أبكی فینا مأة فله الجنّة، و من بكی و أبكی خمسین فله الجنّة، و من بكی و أبكی عشرة فله الجنّة، و من بكی و أبكی عشرة فله الجنّة، و من بكی و أبكی عشرة فله الجنّة، و من تباكی فله الجنّة». (۱) الجنّة، و من تباكی فله الجنّة». (۱) ترجمه: از آل پیغمبر ﷺ روایت كرده، كه گفته اند: كسی كه بگرید و بگریاند صد نفر را پس از برای او است بهشت، و كسی كه بگرید و بگریاند بگریاند پنجاه نفر را برای او است بهشت، و كسی كه بگرید و بگریاند ده نفر را برای او است بهشت، و كسی كه بگرید و بگریاند بیرای او است بهشت، و كسی كه بگرید و گریاند ده نفر را برای او است بهشت، و كسی كه بگریاند و گریاند ده نفر را برای او است بهشت، و كسی كه بگریاند و بگریان یک نفر را برای او است بهشت، و كسی كه بگریاند و بگریان یک نفر را برای او است بهشت، و كسی كه بگریاند و بگریان یک نفر را برای او است بهشت، و كسی كه خودش را به گریه بدارد برای او است بهشت.

#### حديث بيست و هشتم

فضل و فضاله از امام صادق ﷺ روایت کرده، که فرمود:

«من ذکرنا عنده فَفاضَت عیناه حرّم الله وجهه علی النّار». (۲)

کسی که اشک از دو چشمش جاری شود بر ما، خدا حرام کند
روی او را بر آتش.

<sup>1-</sup>اللهوف في قتلي الطفوف، ص ٣٠؛ بحارالأنوار، ج ٢٤، ص ٢٨٧. ٢-كامل الزيارات، ص ٢٠١؛ بحارالأنوار، ج ٢٤، ص ٢٨٥.



## **باب دوم** در خواص و فوائد گریه بر حسین ﷺ

بدانکه آنچه از اخبار و احادیث بسیار، صادره از مصادر آل محمد بهی روایت شده، از آنچه که قبلاً ذکر شد و بعد از این ذکر می شود، و تصریح شد و می شود، چیزهائی است که یاد آوری می شود:

اول: آن است که گریه کننده و گریاننده و استماع کننده مصائب حضرت أبی عبدالله علیه تأشی کرده است به وجود مبارک خاتم الأنبیاء تیکیه به حکم فرموده: ﴿وَ لَكُمْ فِی رَسُولِ اللهِ أُسُوةً حَسَنَةً﴾ (۱) مایه و موجب تأمین سعادت دنیا و آخرت و تشبه به آن حضرت است؛ زیرا که آن بزرگوار در دوران عمر شریف خود، هر وقت نور دیده خود حسین علیه را می دید، و متذکر حالات او می شد، محزون و مغموم می شد؛ به نحوی که اشک از چشمان مبارکش جاری می گردید، و به شدت می گریست و ناله می زد و حالت گرفتگی و حزن و اندوه به حضرتش دست می داد. پس تأشی کردن به آن حضرت و تبعیت کردن به او در این باب، مانند سایر اعمال و افعال بر کسی که خود را مسلمان و از امّت آن حضرت می داند، واجب و لازم و نشانه محبوب خدا شدن است.

پوشیده نماند که یکی از اسباب حزن و اندوه و گریه رسول خدا تیکی بر نور دیده اش حسین بی خبر دادن و تعزیت گفتن ملائکه از جانب خدای تعالی که از خبر دادن هر یک از آنها، هر کدام یک مرتبه و یا مکر ربه دفعات عدیده، که تنها همین یک سبب شماره آمدن آنها را نمی توان احصا کرد تا چه رسد به سایر اسباب حزن و گریه و اندوه آن بزرگوار، زیرا که تمام حالات و حرکات و کارها و گفتار

١ ـ سوره احزاب، آيه ٢١.



حضرت سیدالشهداء طی مریک از آنها مایه حزن و اندوه و سبب گریستن جد بزرگوارش بوده، و این اسباب همه از حد و شمار و اندازه بیرون است، زیراکه قبل از ولادت آن جناب، از زمان آدم ابوالبشر تا زمان قیام قائم آل محمد ـ چنانچه بعضی از آنها در طی این کتاب شرح داده خواهد شد، ان شاء الله تعالی ـ همه را جد بزرگوار او شاهد بوده و دانسته و می داند، بلکه همه او صیاء آن حضرت هم دانسته و می دانند، چنانچه خدای تعالی می فرموده:

﴿ قُلِ اعْمَلُوا فَسَيَرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَ رَسُولُهُ وَ الْمُؤْمِنُونُ ﴾ (١).

پس بر هر مسلمانی لازم و واجب است که در این عبادت بزرگ به پیغمبر اکرم تأسی نمایند و در گریستن و عزاداری و حزن و اندوه بر آن شهید مظلوم کوتاهی نکنند و فریب یاوه سرائی و انتقاد دشمنان خدا و رسول خدا و اهل بیت او و سرسبردگان آنها را نخورند.

باید دانست که در اصول و قواعد شیعیان دوازده امامی ثابت است که تمام اعمال و افعال حضرت خاتم الأنبیاء ﷺ مانند اقوال او بوده، در مقام تشریع و جعل و بیان احکام، همچنان که به دلخواه و هوای نفس سخن نمی گفت به حکم: ﴿مُلْ يَنْطِقُ عَنِ الْهُویٰ ﴾ (۲) ﴿إِنْ هُوَ إِلا وَحْیٌ یُوحیٰ ﴾ (۲) کردار و رفتار آن حضرت مانند گفتارش به وحی الهی بوده.

پس بدانکه آمدن فرشتگان و تعزیت گفتن آنها به آن بزرگوار در مصائب نور دیده او و گریستن و حزن و اندوه برای جگر گوشهاش، نبوده مگر به وحی و امر خدا. پس خدا چنین خواسته و امر فرموده پیغمبر خود را پیش از ولادت حسین و بعد از ولادت او تا رحلت او از این دنیا و پس از رحلت او در عالم برزخ در گریه و حزن و اندوه در مصائب آن بزرگوار باشد، و اهتمامی که در این باب شده در هیچ عبادتی از عبادات نشده، و به خوبی ظاهر است که رضای خدا در این عبادت به چه درجه است، و چه اندازه او را به درگاه خدا نزدیک کرده، و این وسیله بزرگ به چه اندازه

٢ ـ سوره نجم، آيه ٢.

۱ ـ سوره توبه، آیه ۱۰۵. ۳ ـسوره نجم، آیه ۳.

است که اشرف کائنات و اقرب جمیع مخلوقات را در طول زندگانیش به این عبادت بزرگ امر فرموده.

پس سعادتمند کسی است که در این عبادت بزرگ به آن پیغمبر گرامی تأسّی و اقتدا کند، و به این وسیله عظیمه تقرّب به خدا و رسول را تحصیل نماید.

دوم: آنکه در گریستن در مصائب حسین ﷺ، تأسی و اقتداء به تمام انبیاء و مرسلین و ملائکه مقربین و اقتداء به ائمه طاهرین ـ صلوات الله علیهم اجمعین ـ و عبادالله صالحین و اولیاء مخلصین و مؤمنین انس و جن است، چنانچه اخبار و احادیث بعداً بیان می شود.

سوم: آنکه گریستن در عزاء و مصائب آن حضرت، موجب تسلّی خاطر و آرامی قلب مبارک فاطمه زهراء ﷺ است، چنانچه در روایات کثیره وارد شده که آن صدیقه طاهره از شهادت جگر گوشه خود گریان و بیاندازه پریشان و محزونه و نالان بوده و هست. چون شیعیان و دوستان ایشان گریه و نوحه و عزاداری کنند، قلب مبارک آن بیبی معظمه آرام میگردد، و تسلّی خاطر او میگردد، چنانچه بعضی از اخبار آن گذشت، و بسیاری بعد از این خواهد آمد.

## در بیان فوائد گریه بر حسین ﷺ

چهارم: آنکه گریه کردن بر آن حضرت موجب ادخال سرور است در دلهای پاک پیغمبر و اثمّه طاهرین، چنانچه در اخبار مأثوره نبویّه و احادیث مرویّه وارد شده در ترغیب و تحریص شیعه کمال ظهور را دارد، چنانچه در خبر ابن عبّاس که در این کتاب به محل خود شرح داده خواهد شد مذکور است، که جبرئیل به امر ربّ جلیل نازل شد و عرضه داشت:

یا رسول الله! خدا تو را سلام رسانید، و فرمود: آرام نما فاطمه را که من می آفرینم شیعیان و دوستانی را برای شما. (۱) (تا آخر خبر)

و در ذیل روایت است که، پیغمبر خدا از شنیدن این مردهها اظهار بشارت و

١- كامل الزيارات، ص ١٢ مستدرك الوسائل، ج ١٠ ، ص ٣١٤.

شادی کرد و مسرور شد، و اگر نبود هیچ خبری برای فضیلت گریه مگر همین یک جز کافی بود، چراکه در اخبار بسیار وارد شده که، افضل اعمال ادخال سرور است در قلب مؤمن، پس چگونه است ادخال سرور در قلب پیغمبر و در قلب امیرمؤمنان و فاطمه زهراء و حضرت امام مجتبی و خود حضرت سیدالشهداء و سایر اشمه طاهرین -صلوات الله علیهم اجمعین - که مسرور شدن هر یک از ایشان مسرور شدن خدا است که، هر که مسرور کند ایشان را، خدا را مسرور کرده، پس در این صورت چگونه می شود که خدای رئوف رحمان و رحیم چنین بنده ای که سبب مسروری خود و ایشان است، به آتش خشم و غضب خود عذاب کند.

پنجم: آنکه گریه و عزاداری برای حضرت سیدالشهدا، علی نصرت و اجابت دعوت و استغاثه آن حضرت است، و اجابت و نصرت در هر وقتی به مقتضای آن وقت است، چنانچه نصرت و یاری آن حضرت در روز عاشورا به جانبازی و کشته شدن و ریخته شدن خون در رکابش بوده، و پس از شهادت آن حضرت به گریستن و عزاداری کردن در ماتم جانسوز آن بزرگوار است؛ طبق پیغامی که توسط حضرت زین العابدین و علیا جناب سکینه خاتون از سر بریده در مجلس یزید ملعون در شام و از گلوی بریده در گودی قتلگاه برای شیعیان فرستاده، که در محل خود بیان خواهد شد، و فرمان گریستنی که به زعفر زاهد جنّی و سلطان قیس هندی داد که پس از شهادت آن جناب برای او گریه کنند.

ششم: آنكه از اجر و مزد رسالت پيغمبر است، كه خداى تعالى فرموده: ﴿قُلْ لا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِيٰ ﴾ (١).

و از کاملترین آثار مودّت و محبّت به نزدیکان پیغمبر، محزون بودن و گریه کردن و عزاداری و نوحه سرائی نمودن بر حسین علیه و هم ناله و گریه شدن با رسول خدا و فاطمه زهرا و ائمه هدی ـ صلوات الله علیهم ـ بوده است.

هفتم: آنکه گریستن بر حسین علی عمل نمودن به وصیّت و پیمان الهی است، که فرموده:

۱ ـ سوره شوري، آيه ۲۳.

# ﴿ وَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ إِحْسَاناً ﴾ (١).

بنابر آنچه در بعضی از تفاسیر وارد شده که مراد از والدین، حسین و فاطمهاند. و از بزرگترین اسباب احسان به میّت، احترام به او است به گریه کردن و خود رابه گریه داشتن و تأسیس مجلس عزاء است برای او.

در خبر است که رسول خدای نوحه و گریه بلند است، مگر از خانه عمویش دید از خانه هر شهیدی صدای نوحه و گریه بلند است، مگر از خانه عمویش حضرت حمزه، بسیار مهموم و غمناک شد، و فرمود: (عمویم حمزه را عزادار و گریه کننده ای نیست»، (۲) پس اهل مدینه بر خود قرار دادند که نوحه و ندبه و گریه برای هیچ یک از شهدای خود نکنند، مگر آنکه اول بروند در خانه حمزه و برای او نوحه و گریه و عزاداری کنند.

هشتم: آنکه گریستن بر حضرت حسین الله که کفاره عقوق والدین ظاهری است، چنانچه در اخبار و روایات وارد شده که: هر کسی که نسبت به پدر و مادر ظاهری خود تقصیری کرده باشد، والدین حقیقی خود را خشنود کند که رضا و خشنودی ایشان جبران و تدارک عقوق والدین ظاهری را میکند، و بزرگتر چیزی که موجب رضایت والدین حقیقی می شود، گریه و نوحه سرائی بر حضرت سیدالشهداء الله است.

نهم: گریه و ندبه و نوحه بر آن حضرت خواسته خود او است، چنانچه قبلاً ذکر شد، چنانچه به حضرت سجّاد علی فرموده:

«بلّغ شیعتی منی السّلام و قل لهم: إنّ أبی مات غریباً فاندبوه، وانّ أبی مات عطشاناً فاذکروه». (٣)

یعنی: سلام مرا به شیعیانم برسان، و برایشان بگو که: پدرم غریب از دنیا رفت، پس برای او به صدای بلند گریه کنید، و مُرد در حالتی که

١-سوره احقاف، أيه ١٥.

٢- ابن ابى الحديد، شرح نهج البلاغه، ج ١٥، ص ٢١؛ بحار الأنوار، ج ٥٠، ص ٢٨٠. ٣- دمعة الساكبة، ج ٢، ص ٢٥١؛ معالى السبطين، ج ٢، ص ٢٢.



تشنه بود، او را یاد کنند.

و به عليا جانب سكينه خاتون از گلوي بريده پيغام داد به اين شعر:

شیعتی ما ان شربتم ماء عـذب فـاذکـرونی

# او سمعتم بشهید او غـریب فـاندبونی(۱)

یعنی: شیعیان من! هرگاه آب خوشگوار مینوشید از من یاد کنید، یا هرگاه شهید یا غریبی شنیدید که کشته شده یا غریب از دنیا رفته، برای من به صدای بلند گریه کنید.

دهم: آنکه گریه بر حسین الله علاوه بر فضلیت هائی که قبلاً ذکر شد فضیلت گریه بر هر مصیبتی را دارد، حتّی فضیلت گریه بر هر یک از ائمه طاهرین و فاطمه زهرا مطوات الله علیهم اجمعین - چنانچه دلالت بر آن دارد فرموده حضرت امام رضا الله به ریّان پسر شبیب که فرموده:

«إن كنت باكياً لشيء فابك على الحسين» (٢) (تا آخر خبر).

زیراکه برای هر مصیبتی که شخص گریه کند از مصیبتهای اهل ایمان، فقط اجر همان مصیبت را دارد، مگر گریه بر حسین ﷺ، امّا اگر آن گریه در مصیبت حسین باشد علاوه بر آن، اجر و ثواب مصیبتهای دیگر هم به او داده می شود. مثلاً: اگر شخص دلش بسوزد در مصیبت یکی از ائمه ﷺ و بر او بگرید، به یاد بیاورد مصائب حضرت أبی عبدالله ﷺ را و بر آن حضرت گریه کند، اجر و ثواب هر دو گریه به او داده می شود.

و شاید که آن حدیثی که روایت شده: گریستن برای هر چیزی مکروه است، مگر گریستن برای هر چیزی مکروه است، مگر گریستن بر حسین الله (۳) زیراکه گریه در مصیبت غیر آن حضرت، هر چند مصیبت بزرگ باشد، ثواب گریه بر حسین به مراتب زیادتر است، چنانچه از بعضی از اخبار دیگر استفاده می شود و آن شاءالله تعالی در این مقام باز بسط کلام داده خواهد شد.

۱ کفعمی، المصباح، ص ۹۶۷ باکمی اختلاف در الفاظ. ۲ عیون اخبار الرضا، ج ۱، ص ۲۹۹؛ بحار الأنوار، ج ۴۴، ص ۲۸۵. ۳ شیخ طوسی، أمالی، ص ۱۶۱؛ بحار الأنوار، ج ۴۴، ص ۲۸۰.

و بدانکه از همه آنچه که از پیش گذشت، چند قسم از فضائل و خواص و نتائج و آثار و مزد و ثواب گریه کننده بر حسین علی در دنیا و برزخ و آخرت حاصل و ظاهر می شود.

## فوائد گریستن و عزاداری بر حسین ﷺ

قسم اول: فضیلتها و اجرها و ثوابهائی است که برای گریه کننده بر آن حضرت حاصل می شود، در چند حالت که خالی از آنها نیست که به این بیان گفته می شود، کسی که در مجلس عزای آن حضرت حاضر و نشسته باشد، یا آنکه خود او به تنهائی متذکر مصائب آن بزرگوار می شود، یا از کس دیگر می شنود، حالت هم و غم در خود می یابد و دل او می سوزد و به مجرّد یافتن این حال در خود، حزن و اندوه و حسرتش زیاد می شود، چند فضیلت برای او حاصل می گردد:

اول: آنکه تأسّی و تابعیّت و اقتداء میکند به خمسه طیّبه اصحاب کساء و ائمه هدی و انبیاء و مرسلین و ملائکه مقرّبین و مخصوصین از اهل ایمان.

دوم: آنکه تا وقتی که به این حال است، هر نفسی که میکشد، ثواب تسبیحی برای او نوشته میشود.

سوم: به همان نفس، ثواب عبادت دیگر هم بر او نوشته خواهد شد. چنانچه از بعضی از اخبار و احادیث ظاهر می شود.

پنجم: دلش به خصوص، جایگاه رحمت خاصّه خدا خواهد شد، چنانچه در روایت معاویة بن وهب است.

ششم: شرکت نموده است در این عبادت با ائمه طاهرین، چنانچه حضرت باقر الله فرموده.

هفتم: آنکه محزون شدن او دلیل است بر داشتن ایمان و نـور آن، و کـمال حـزن دلیل است بر کمال ایمان.



هشتم: به سبب این حزن در وقت مُردن و حال احتضار، فرح و خوشحالی برای او حاصل میشود، و آن باقی است برای او تا قیامت.

نهم: به سبب آن هم و غم و حزن، مرتبه و مقام او چنان بالا می رود که اهل بیت طهارت او را از خود حساب می کنند، چنانچه حضرت سیدالشهداء علیه در حق محزونین در مصائب حضرتش فرموده:

## «اولئک منّا و الينا». (١)

یعنی: آن گروه محزونین از ما هستند و به سوی ما می آیند.

دهم: آنکه محزونین در روز قیامت هم در نهایت فرح و سرور خواهند بود و از وحشت و خوف آن روز ایمن می باشند.

حالت دوم از قسم اول: از قسم اول که مربوط به صاحب حالت اول است، ولی آنهائی از ایشان که حزن و اندوه و سوزش دلهایشان بیشتر از صاحب حالت اول است، دلهای ایشان سوزش زیادتر دارد، ولی به مرتبهای نرسیده که اشک در چشم های ایشان بیاید، در صورتی که حزن و اندوهشان به این پایه برسد، علاوه بر فضیلت هائی که برای صاحبان حالت اول حاصل می شود به فضائل و مفاخر دیگری مفتخر خواهند شد:

اول: به گریه کردن، خدای تعالی می آمرزد گناهان کبیره گریه کننده را، چنانچه حضرت رضا ﷺ فرموده.

دوم: گریه، کفاره باشد همه گناهان او را، چنانچه حضرت رضا الله فرموده.

سوم: به گریه کردن، اگر به اندازه بال مگس یا بال پشه باشد، خدای تعالی بیامرزد گناهان او را، اگر چه به زیادی کف دریا باشد، چنانچه در چندین روایت وارد شده که بعضی از آنها قبلاً ذکر کرده شد.

چهارم: همه گناهانش آمرزیده شود، مگر گناهانی که او را از ایمان خارج کند، بنا به روایت حضرت باقر الله .

١- تحف العقول، ص١٢٢؛ بحارالأنوار، ج١٠، ص١١٢.

پنجم: از جای خود برنخیزد مگر مانند روزی باشد که از مادر متولّد شده، چنانچه در روایت حضرت سیدالشهداء علی رسیده.

شهم: مشمول صلوات و رحمت خدا شود، به سبب دعای حضرت صادق الله و دعای حضرت خاتم الأنبیاء که فرموده:

# «الا و صلّى الله على الباكين على الحسين». (١)

و این عبارت دو احتمال دارد: یکی: صلوات خود پیغمبر باشد، و دیگر: آنکه به طریق خبر دادن آن حضرت باشد از صلوات خدا، و در هر دو صورت مقصود حاصل است.

و در روایت مسمع بن کردین از امام صادق طلط است که فرمود: «گریه نکند بر حسین مگر اینکه خدا رحمت کند او را پیش از آنکه اشک از چشم او جاری گردد». (۲)

هفتم: ملائکه رحمت، پشت او را مسح نمایند. کنایه از لطفی است خاص و مرحمتی مخصوص.

هشتم: به گریه او، اهل آسمانها دعا میکنند درباره او، بنا به روایت امام صادق. نهم: خدای تعالی امر فرماید ملائکه راکه برای گریه کننده طلب آمرزش نمایند.

دهم: اگر گریه کننده اجر خود را در نزد خدا بداند، آرزو میکند همیشه گریان باشد.

یازدهم: گریه بر حسین، هر چند قطرهای باشد، خدای تعالی ثواب صد شهید میدهد.

دوازدهم: به گریه ظاهر می شود ایمان و کمال ایمان گریه کننده.

سیزدهم: به گریه کردن بر حسین، گریه کننده به وصیّت خدا عمل کرده، چنانچه قبلاً ذکر شد.

چهاردهم: به گریه کردن بر حسین، گریه کننده اداء اجر و مزد رسالت را نموده

۱- تفسير امام حسن عسكرى عليه ، ص ٢٩٢؛ بحارالأنوار، ج ٢۴، ص ٣٠٤. ٢-كامل الزيارات، ص ١٠١؛ بحارالأنوار، ج ٢٢، ص ٢٩٠.

است.

پانزدهم: به گریه کردن بر حسین، گریه کننده اجر و ثواب هر مصیبتی را تحصیل کرده.

شانزدهم: از برای گریه کننده بر حسین لله در نزد خدا در روز عاشورا، ثواب دو هزار حج و دو هزار عمره و دو هزار غزوه خواهد بود، به ضمانت حضرت امام باقر لله .

هفدهم: به گریه کردن بر حسین، تأسی و اقتداء به رسول خدا تَبَالَةُ و المه مدی به و همه معصومین و انبیاء و مرسلین و ملائکه مقربین است.

هجدهم: گریه کردن بر حسین، صله و احسان نمودن به پیغمبر و فاطمه زهراء و ائمه است.

نوزدهم: گریه کننده بر حسین، به گریه خود دلهای پیغمبر و فاطمه و ائمه این را شاد می کند از خود.

بیستم: امیر مؤمنان بالله فرموده: اجر گریه کننده گان نزد من ضایع نمی شود. بیست و یکم: گریه باعث آرامی دل صدیقه طاهره و تسلّی آن معظّمه است.

بیست و دوم: گریه کننده به گریه خود، یاری کرده است پیغمبر خدا و فاطمه زهراء را، چنانچه در روایت ذکر شده.

بیست و سوم: حضرت سیدالشهداء علیه بر گریه کننده بر او نظر مرحمت دارد، و در یمین عرض به او مینگرد، چنانچه در روایت وارد شده.

بیست و چهارم: گریه کننده در حالی که گریه میکند، حسین و جد و پدر و مادر و برادر آن حضرت برایش طلب آمرزش میکنند و از خدای آمرزش گناهان او را می خواهند.

بیست و پنجم: گریه کننده در حال گریه کردن، مخاطب و طرف صحبت با حسین است، آن بزرگوار با او تکلّم می کند و می فرماید: ای گریه کننده، اگر می دانستی آنچه را که خدا برای تو آماده کرده، هر آینه شادمان می شدی بیشتر از محزون شدنت. بیست و ششم: گریه کننده، اطاعت فرمان حسین را نموده در گریستن و ندبه کردن. بیست و هفتم: گریه کننده اجابت کرده است استغاثه حسین را و یاری کرده اور ا. بیست و هشتم: گریه کننده چنان مقامی پیدا می کند که اثمه طاهرین خشنو د شوند به شیعه بودن او، چنانچه از حضرت صادق الله روایت شده.

بیست و نهم: گریه کننده بر حسین الله را در زمان دولت حقه زنده می کنند تا دولت آل محمد را ببیند، و آن زمان قیام قائم و رجعت آل محمد است.

سی ام: جان و تن گریه کننده بر حسین ﷺ، ودیعه حضرت صادق و سپرده به آن بزرگوار است در نزد خدای تعالی که سیراب کند او را از حوض کو ثر.

سى و يكم: گريه كننده در حال عطش اكبر در قيامت، سيراب مى شود از دست امير مؤمنان عليد.

سی و دوم: در قیامت حوض کو ثر مخصوص است برای گریه کنندگان، و نیاشامند از آن مگر گریه کنندگان، چنانچه از معصوم روایت شده.

سى و سوم: گريه كننده بر حسين، و ديعه حضرت صادق الله است در نزد خدا كه در قيامت حساب او را آسان فرمايد.

سى و چهارم: حضرت خاتم الأنبياء عَبَالِيُّ در روز قيامت، گريه كننده بر حسين را شفاعت مىكند، البته البته.

سی و پنجم: در روز قیامت همه اهل محشر در جزع و فزعند مگر گریه کننده بـر حسین الله.

سى وششم: رسول خدا ﷺ فرموده: دست گریه كننده بر حسین را می گیرم و از احوال قیامت او را نجات می دهم. (۱)

سی و هفتم: روز قیامت روز فرح و شادی گریه کنندگان بر حسین الله است. سی و هشتم: هیچ بنده ای محشور نشود در قیامت مگر اینکه گریانست، إلا گریه کننده بر حسین الله ا

سی و نهم: حشر هر کسی در قیامت با شبیه حالات و هم سِنخهای خود می باشد مگر گریه کنندگان بر حسین که حشر آنها با اهل بیت عصمت و طهارت

١- بحار الأنوار، ج ٢٤، ص ٢٢٤؛ فرائد السمطين، ج ٢، ص ١٧٢.



است و در زمره ایشان.

چهلم: در قیامت تمام خلق در محل حساب گرفتار خواهند بود مگر گریه کنندگان بر حسین که در سایه عرش خدا در خدمت آن بزرگوار آسوده می باشند.

چهل و يكم: گريه كنندگان در روز قيامت هم صحبت حسين عليه السلامند.

چهل و دوم: در روز قیامت تمام خلق از حساب ترسان و هراسانند مگر گریه کنندگان بر حسین مالید.

چهل و سوم: تمام خلق آرزو دارند خلاصی از محشر و بیرون رفتن از آن صحرا را مگر گریه کنندگان بر حسین که هر چند حوران و غلمان بهشتی پیغام می فرستند و اظهار شوق ملاقات می نمایند ایشان به دفع الوقت می گذرانند و راضی نمی شوند که از حضور آن حضرت دور باشند، و به ملاقات حور و غلمان و مقامات و درجاتی که برای ایشان معین شده بر سند، کأنه زبان حال ایشان این است:

نه جنّت جويم ني حور و نه انهار ميخواهم

به تو ارزانی ای زاهد که من دیدار میخواهم

چهل و چهارم: تمام خلق از گذشتن از صراط و عاقبت آن ترسان و مضطربند مگر گریه کننده بر حسین، که مانند برق لامع از آن خواهند گذشت.

چهل و پنجم: حرام است آتش بر بدن گریه کننده بر آن حضرت و در بهشت جاوید میمانند.

چهل و ششم: واجب حتمى است بهشت براى گريه كننده بر حسين الله.

چهل و هفتم: حضرت خاتم الأنبياء ﷺ فرموده: به حق خداوندی که جان من در يَدِ قدرت او است، همه عزاداران و گريه کنندگان بر حسين را من شفاعت مي کنم و در بهشت عدن در نزد خود جاي مي دهم. (۱)

چهل و هشتم: صديقه كبرى فاطمه زهراء ـسلام الله عليها ـ فرموده: به عزت

١-بحارالأنوار ج٢٤، ص٢٩٢.

پروردگارم سوگند و به حق پدرم و شوهرم بر درب بهشت می ایستم با سر برهنه و چشم گریان و از خدا نخواهم مگر گریه کنندگان بر حسین را، هر وقت آنها داخل بهشت شدند من خود پشت سر آنها به بهشت می روم.

چهل و نهم: حضرت مجتبی الله فرموده: با گریه کنندگان بر حسین همراهی و مصاحبت مینمایم در رفتن به بهشت.

پنجاهم: حضرت حسين الله فرموده: اگر گريه كنندگان بر من، پيش از من داخل بهشت نشوند، من پيش از آنها به بهشت نخواهم رفت.

پنجاه و یکم: گریه کنندگان بر حسین طلا، پیش از رفتن به بهشت جامه های بهشتی خواهند پوشید.

پنجاه و دوم: گریه کنندگان بر حسین ﷺ در وقت رفتن به بهشت سوار اسبهای بهشتی خواهند شد.

پنجاه وسوم: گریه کنندگان بر حسین الله در وقت رفتن به بهشت، از مشاهده وفور الطاف خدا درباره خود، مدام مشغول به حمد و ثنای الهی و صلوات بر محمد و آل محمد ـ صلوات الله علیهم اجمعین ـ میباشند.

پنجاه و چهارم: به گریستن بر حسین الله ، هر چند قطره کمی باشد، گریه کننده مخلّد در بهشت خواهد بود.

پنجاه و پنجم: به گریه کردن بر حسین ﷺ، هر چند کم باشد، جاویدان در غرفههای بهشتی خواهد ماند.

پنجاه و ششم: قصرها و غرفههای گریه کنندگان بر حسین الله، در بهشت بر من در جوار و پهلوی قصر خود حسین الله میباشد.

پنجاه و هفتم: به هر قطره اشک در مصیبت حسین الله ، خدای تعالی قصری در بهشت به گریه کننده عطا می فرماید.

پنجاه و هشتم: از حضرت صادق ﷺ روایت شده که فرموده: «آتش جهنّم از گریه



كننده بر حسين الله شصت هزار سال فرار مى كند».

پنجاه و نهم: در خبر ابن عبّاس است که جبرئیل به پیغمبر اکرم بی عرض کرد که:

ایا محمد! امّت خود را خبر ده که، هر که یاد بیاورد مصیبت حسین را و بگرید،

جمع میکنند ملائکه اشکهای او را در شیشه هایی از بلور، و در روز قیامت تسلیم

او میکنند، و به او میگویند که: ای ولی خدا! این است اشکهای تو که در دنیا در

مصیبت حسین بی ریختهای، اگر شعله آتش به سوی تو قصد کند، قدری از آن بر او

بریز که زیاده از پانصد سال از تو بگریزد».

شصتم: در تفسیر منسوب به حضرت عسکری الله در ضمن حدیث مفصلی فرموده آنچه را که ترجمهاش این است که: «خدای جلّ و علا و تبارک و تعالی امر می فرماید ملائکه را که جمع کنند اشکهای گریه کنندگان در مصیبت حسین را و تسلیم خازنین بهشت نمایند که ایشان آنها را ممزوج نمایند به آب زندگانی بهشتی تا زیاد شود گوارائی و شیرینی و پاکیزگی و طعم عطر آن هزار مرتبه». (۱) (تا آخر خبر) مؤلف فقیر محوید: اگر به دیده انصاف بنگریم و فکر خود را به جَوَلان در آوریم، زبان بشری از عهدهٔ تقریر بزرگی و عظمت یکی از فضیلتها و اجرهای گریستن در مصیبت حضرت أبی عبدالله علیه نمی تواند بر آید. آنچه که در این باب نوشته و گفته شده، مشتی است از خروار واندکی است از بسیار.

شرح مجموعه گل مرغ سحر داند و بس

که نه هر کور ورقی خواند معانی دانست

باری، علاوه بر آنچه ذکر شد، فضائل و فوائد و شرافتهای چندی برای گریستن در مصیبت آن حضرت حاصل است که امتیاز دارد از تمام آنچه که در حالت اول و دوم نقل شد، و چون کمال امتیاز را دارد نیز علیٰ حَدًه در حالت سوم ذکر می شود.

حالت سوم: حالت جريان اشك چشم است بر صورت، چون اين حالت براي

١- تفسير امام حسن عسكري لله ، ص ٢٩٢؛ بحار الأنوار، ج ٢٤، ص ٣٠٢.



گریه کننده حاصل شود، به چند فضیلت و شرافت سرافراز گردد؛ علاوه بر تمام فضیلتها و شرافتهائی که ذکر شد و اجرها و ثوابهائی که بر آن معیّن شده:

اول: به مجرّد جاری شدن اشک بر صورت، آتش جهنّم بر آن حرام شود، چنانچه حضرت صادق على فرموده.

دوم: حضرت رضا على به ريان بن شبيب فرموده كه: اى پسر شبيب، اگر گريه اين قدر [باشد] كه اشك بر رخسار تو جارى شود، آمرزد خداى تعالى همه گناهان تو را، كبيره باشد يا صغيره كم باشد يا زياد. (١)

سوم: از امام محمد باقر على روايت شده كه فرموده كه: همين قدر كه اشك بر صورت جريان و سيلان نمود، خداى تعالى عنايت كند به او منزلت و مقام صديقين را در بهشت. (۲)

چهارم: نیز آن حضرت فرمود: اگر اشک بر روی جاری شود، صاحبش ذلّت و خواری نبیند. (۳)

پنجم: اگر اشک به نحوی جاری شود که بر محاسن و سینه بریزد، تمام بهشت برای او واجب گردد.

حالت چهارم: ظاهر شدن اثر رقت و سوزش دل و محسوس شدن آن در صورت، و خود را از شدّت جزع و اندوه از خور دن طعام منع نمودن؛ به سبب این حالت علاوه بر فضیلت هائی که ذکر شد، بر او حاصل شود چند فضیلت دیگر:

اول: در حالت احتضار، پیغمبر اکرم و امیرالمؤمنین و ائمه علیهم الصلوة و السلام درا بر سر خود حاضر خواهد دید و به مَلَک موت سفارش او را خواهند کرد. دوم: در حالت احتضار، آن بزرگواران به او مژده و بشارت دهند.

<sup>1-</sup>عيون اخبارالرضا، ج ١، ص ٢٩٩؛ بحارالأنوار، ج ٩٨، ص ١٠٢. ٢-كامل الزيارات، ص ١٠٠؛ بحارالأنوار، ج ٢٤، ص ٢٨١. ٣ . ان



سوم: در حالت جان دادن، در سرور و شادي بميرد.

چهارم: ملک موت هنگام قبض روحش، از مادر مهربان به او مهربان تر است. پنجم: تا قیامت سرور و شادی در دلش باقی ماند.

ششم: در وقت حشر، ملائكه او را بشارت دهند.

هفتم: حصول فرح در قلب گریه کنندهٔ بر حسین در حالت احتضار، و باقی ماندن آن فرح و شادمانی، اشاره است به راحت و استراحت او در طول توقّف در قبر و برزخ، و آسودگی و سلامتی از تمام عذابها و شکنجهها و شدّتها و سختیها و فشارهای برزخیّه و گردنه های هولناک و عقوبت هائی که خواص و کملیّن خلق رابه جزع و فزع و ناله و اضطراب درآورده است، او از همه آنها محفوظ ماند، به طوري که فرح و نشاط و سرور و انبساط به نحوی در دلش باقی بماند که هیچ گونه وحشت و خوف و رنج و تعبی برای او روی دهد، و دوره برزخ تا قیامت و هرچه میگذرد سرور و شادی او زیاده بر زیاد شود به استقبال کردن ملائکه و بشارت دادن ایشان او را به آنچه که موجب زیادتی فرح و مسرّت او گردد، و در زیادتی فرح و نشاط از اهوال و قیامت و سختی های محشر پرخطر ایمن و آسوده باشد تا وقتی که برسد به فيض يگانه مجلسي كه دوّمي ندارد و آن مجلس حضرت حسين الله است در سايه عرش الهي، و لذَّت صحبت با أن حضرت كه زبانها از بيان و تقرير أن عاجز است بير د، تا وقتى كه دست او در دست پيغمبر عَبَالله برسد، و با آن بزرگوار و با امير مؤمنان و صديقه طاهره و حضرت سيدالشهداء المين وارد در بهشت عدن و با ايشان مجاور گر دد.

للمؤلف العاصى:

یکدم به خود آی و نیک بنگر چه کسی

· پا بَـندِ كـهائ و با چـه كس هـم نفسي

بى راهـه مرو خود بـه هـلاكت مرسان

مَسْپُر سَرِ خويش را به هر بوالهوسي

جـــز راهِ حســين و گــريه در مــاتم او

میدان کے تو را نیست دیگر دادرسی

بیان دیگر: بدانکه از عجائب فضائل و غرائب ثواب و اجر و خواص گریه و حزن و اندوه و عزاداری بر حضرت امام حسین بالله چند چیز است:

اول: آنکه عطاکند خدای تعالی به گریه کننده، آنچه راکه طمع داشته باشد از خدای تعالی و زیادتر از آنچه طمع دارد، چنانچه در بعض احادیث وارد شده.

دوم: آنکه عطاکند به سبب گریستن بر آن حضرت، ثواب عملی که حاصل شدن آن برای گریه کننده امکان ندارد، مانند: ثواب گریه فُطرس ملک و هفتاد هزار ملائکه معصومین و امثال آنها.

سوم: گریه کننده به سبب گریستن بر حسین ﷺ، اَدا کرده است حقّ اهل بیت عصمت و طهارت را.

مؤلف توید: بزرگی این کلام را کسی می دانذ که متذکر باشد حقوق کشیره ایشان و بزرگی هر یک از آن حقوق را.

چهارم: پیغمبر خدا و فاطمه زهراء و ائمه هدی ـ صلوات الله علیهم ـ گریه کـننده بر حسین ﷺ را از خود و در زمرهٔ خود خوانده اند.

پنجم: گریه کننده بر آن حضرت را امام صادق الله برادر خود خوانده.

ششم: گریه کننده و مهموم و مغموم در ماتم آن حضرت، هر وقت به آلم و رنجی مبتلا شود، خدای تعالی او را به بشارتی عنایت آمیز و خطابی مژده خیز، رفع رنج و آلم از او نموه، راضی نمی شود که او مهموم و مغموم باشد، زیراکه هرگاه گریه کننده ای متألم شود، هر چند گنه کار باشد، باعث متألم شدن نفوس مقدسه ایشان حسلوات الله علیهم می شود، و البته خدا راضی نخواهد شد، که متألم گردند.



پس مژده باد بر گریه کننده بر آن بزرگوار، به آسوده و راحت بودن و رفع آلم از او شدن در همه مواقف و حالات برزخ و قیامت به برکت حضرت أبى عبدالله الحسین الله .

هفتم: حضرت صادق على فرموده كه: خدا حيا مىكند عذاب نمايد گريه كننده بر حسين على را.

و واضح است که این سخن، کنایه است از استحقاق گریه کننده، کمال لطف و عنایت حضرت حق جلّت عنایته و لطفه را.

هشتم: شکّ و شبههای نیست که اَعلیٰ و اشرف و اکمل جمیع مراتب امکانیه، حضرت خاتم الأنبیاء و اهل بیت طاهرین آن بزرگوارند، و همچنین شکّی نیست که بلند ترین درجات و بالا ترین منازل بهشت مخصوص ایشان است، حال خوب دقت و ملاحظه نماکه شرافت و فضیلت گریه و عزاداری بر حضرت أبی عبدالله الحسین الله را که چگونه و تا چه اندازه اهمیّت دارد، و موجب عُلو و بر تری مقام و بلندی مرتبه و شأن می شود که خدای تعالی به حبیب خود حضرت خاتم الأنبیاء ﷺ خبر داده که گریه کننده بر حسین را با حسین قرار دهم در منزل و مقامی که در بهشت دارد.

تأمّل نما در این خبر الهی کلام او با آنچه که حضرت رسول خدا ﷺ فرموده به نور دیده خود حضرت أبی عبدالله الله که:

«إنّ لك في الجنان درجات لا تنالها إلا بالشهادة». (١)

یعنی: برای تو در بهشت درجه هائی است که به آن ها نخواهی رسید، مگر به شهید شدن، [که] چگونه عقل را حیران و پایه هم را ویران میکند.

و نیز رسول خدا فرموده ـ چنانچه قبلاً گذشت ـ به حقّ خدائي کـه جـانم در يَـدِ

١-شيخ صدوق، أمالي، ص ٢١٧؛ بحارالأنوار، ج ٢٤، ص ٣١٣.



قدرت او است، همه عزاداران حسین را شفاعت میکنم و در بهشت عدن در نزد خود جای دهم.(۱)

و حضرت رضا م فل فرموده: گریه کنندگان بر حسین در درجات ما اهل بیت خواهند بود. (۲)

نهم: حضرت امام محمد باقر على فرموده: نوحه سرائى برحسين على افضل عبادات است. (٣) (خبر أن قبلاً ذكر شد).

دهم: هر عبادتی ثواب معین و محدودی دارد، مگرگریه بر حسین با که ثواب و اجر آن محدود نیست و بی اندازه است و به حد و اندازه منتهی نمی شود ب بنابه فرمایش امام صادق با ب جنانچه قبلاً ذکر شد که آنچه از ثواب و فضیلت گریه در اخبار و احادیث و آثار روایت شده با آن کثرت و امتیازی که دارد تمام فضیلت و ثواب گریه نیست و تمام شدنی نیست، و از حیّز شماره بیرون است.

قسم دوم: فضیلت و اجر و ثوابی که به خصوص برای چشم گریه کننده بر حسین ﷺ [میباشد] چند چیز است:

اول: آنکه چون چشم گریان شود، محل نزول رحمت الهی گردد، به سبب دعای حضرت صادق علی در روایت معاویة بن وهب که فرموده: خدایا رحمت فرما چشم هائی را که جاری شده است اشکهای آنها به جهت ترخم بر ما اهل بیت. (۴) دوم: در قیامت همه چشم هاگریان است، مگر چشمی که بر حسین گریه کرده باشد.

سوم: در قیامت چشمی خندان نیست، مگر چشمی که بر حسین گریه کرده: «فانها ضاحکة مستبشرة»(۵)

١- بحارالأنوار، ج ٢٤، ص ٢٩٢. ٢- وسائل الشيعه، ج ١٤، ص ٢٤٤.

٣ وسائل الشيعة، ج ٢، ص ٢٤٩. ٢ وسائل الشيعة، ج ١٢، ص ٢١١؛ بحار الأنوار، ج ٩٨، ص ٨

ه بحارالأنوار، ج ٢٤، ص ٢٩٢؛ عوالم العلوم، ج١٧، ص Δ٣٤



چهارم: هیچ چشمی ایمن نیست از دهشت و حیرت در قیامت، مگر چشمی که بر حسین مالله گریه کرده، چنانچه روایت آن ذکر شد.

پنجم: چشم گریه کننده محبوب تر است نزد خدا از همه چشمها، چنانچه از پیش گفته شد.

ششم: در قیامت متنعم می شود و لذّت می برد، از جهت نظر کردن به کو ثر.

قسم سوم: فضیلتی است که وارد شده از برای اشک چشم گریه کننده، و آن چند چیز است:

اول: آنکه افضل است از همه اشکها.

دوم: آنکه محبوبتر نزد خداوند عالم از همه اشکها.

سوم: ملائکه اشکهای گریه کننده را حفظ میکنند در شیشهها و نگاه می دارند تا وقتی که قیامت برپا شود، آنگاه آنها را می دهند به صاحبانشان و می گویند: بگیرید این اشکهای چشمهای شما است در مصیبت حسین این می چون آتش قصد شما کند از این اشکها چیزی بر آن بیندازید آتش پانصد سال از شما دور گردد.

چهارم: اشکی که در روز عاشورا از چشم گریه کننده در مصائب حسین الله ریخته شود، هر قطرهای از آن، آتش جهنم را شصت هزار سال راه دور میکند، چنانچه این خبر و خبر ما قبل آن از پیش ذکر کرده شد.

پنجم: هر قطره اشک در عزای حسین الله حجابی است ما بین صاحبش و آتش جهنم.

ششم: اگر به اندازه قطرهای از اشکی که برای حسین جاری شده بر رُخ بچکد در جهنم، خاموش کند حرارت جهنم را به طوری که اصلاً حرارتی در آن باقی نماند. مؤلف قاصر گوید: ممکن است کسانی که فکرشان کوتاه است، اعتراض کنند و

بگویند که این مطلب اغراق گوئی یا دروغ است، چگونه یک قطره، آتش جهنّم را خاموش میکند.

جواب محفته می شود: اوّلاً خدای تعالی بر هر چیزی قادر و توانا است، این قطره اشک در عزای حسین الله که رحمت واسعه الهیه است، و دارای مقامات و درجات عظیم ایست، که عقول بشریه از درک آن عاجز و ناتوان است، به واسطه بالاترین تقرّبی که در پیشگاه ذات اقدس الهی حاصل نمود در اثر از خودگذشتگی به تمام معنای آن در راه خدا، و نائل شدن به مرتبه فناء فی الله، و باقی بودن به بقاء الله. و چنان عبادتی در راه خدای تعالی از او بُرُوز داده شد که در عالم امکان در هیچ عصر و هیچ زمان و هیچ کسی بروز و ظهور نکرده و نخواهد کرد، حتّی از جدّ بزرگوار و پدر عالی مقدارش بروز نکرده، لذا خدای متعال او را آئینه تمام نمای صفات جمال و جلال خود قرار داده، چنانچه منسوب به ذات اقدس او جلّت عظمته است که فرموده:

«من طلبنی فقد وجدنی، ومن وجدنی فقد عرفنی، و من عرفنی فقد عشقنی، و من عشقنی فقد عشقته فاقتله و انادیته».

یعنی: هر که مراطلب کند می یابد مرا، و کسی که مرا یافت می شناسد مرا، و کسی که مراشناخت عاشق من می شود، من هم عاشق او می شوم، پس او را می کشم و من دیهٔ او هستم.

پس همچنان که حسین علی محبوب حقیقی خدای تعالی است، آنکه و آنچه به او بستگی دارد محبوب خدا است، و مشمول لطف و عنایت و محبت او است، پس به این بیان اشکی که دوست حسین در مصائب او میریزد محل تجلی رحمت خدا می شود که از آثار آن این است که قطرهای از آن آتش جهنم را خاموش کند.

آن خدای قادر توانایی که به یک تجلّی بدون ماده ای آتش سوزاننده را برای خلیل خود حضرت ابراهیم، گلستان کرد، آیا قادر نیست تأثیری ایجاد کند در یک قطره اشکی که در مصیبت محبوب حقیقی خود حسین الله از چشم دوست دار آن حضرت که خدای تعالی نیز او را دوست خود خوانده این تأثیر را بدهد که به سبب آن آتش جهنم را بر او خاموش کند؟ و آن بنده اشک ریزنده را مورد عنایت خود قرار دهد؟

برای اینکه بیشتر تقریب به ذهن شود به ساده تر تذکری در جواب ناقد معترض گفته می شود: یک جرقه آتش خیلی خیلی کمی که بسا به چشم درک آن را نتوان کرد، اگر اصابت کند به مخزن بنزینی که وزن آن را به هیچ وجه نتوان احصا کرد، آیا همه را دفعة مشتعل نمی کند؟ این تأثیر عجیب عظیم را که به این جرقه آتش داده که به مجرّد رسیدن به آن مخزن بنزین فوراً آن را مشتعل و نابود کند ایس را می بینی و تعجّب نمی کنی؟ و امر ساده ای می دانی و انکار نمی کنی، و امّا آنچه را که صادق مصدق خبر داده که از یک قطره اشک مخصوص، آتش عظیم جهنّم را خاموش می کند، منکر می شوی و حمل به دروغ و جزاف گویی می کنی؟ هرگاه نمی دیدی که یک شراره آتش با بنزین بی اندازه چنین عملی انجام می دهد ایس راه مانکار می کردی؟

هفتم: امر فرماید خدای تعالی فرشتگان راکه اشکهای گریه کنندگان بر حسین را به خزینه داران بهشت بدهند تا به آب چشمه حیوان ممزوج نمایند، تا چون سمزوج کردند هزار برابر گوارائی و پاکیزگی آن زیاد شود، چنانچه قبلاً روایت آن ذکر شد.

### فضیلت گریه بر حسین در مجلس عزای او

قسم چهارم: در بیان فضیلتی است که از برای مجلس عزای حسین الله حاصل می شود، و آن نیز چند چیز است:

اول: تأسيس مجالس عزاى حسين لله ، محبوب امام صادق لله است، بنابر



روایتی که ذکر شد، و بدانکه آنچه محبوب آن حضرت است، به طور قطع و مسلم محبوب خدا و رسول او و فاطمه زهراء و سایر اثمه بهد خواهد بود.

دوم: تأسيس آن دليل امتثال فرمان امام صادق على است، نيز طبق اينكه فرموده است: بنشيند با هم و امر ما را احياء بداريد. ث

سوم: مجالس عزا مورد نظر حضرت حسین علی است، که از یمین عرش به آنها نظر می کند، و در آن مجلس می نگرد گریه کنندگان بر خود را.

چهارم: محل حضور و شهود ملائکه مقرّبین است، چنانچه از کتاب عوالم روایتی نقل شده از جعفر بن عفّان که گفته است: رفتم خدمت حضرت صادق الله آن جناب فرمود: شنیده ام شعر می گویی؟ عرض کردم: بلی فدایت شوم، فرمود: بخوان، پس از اشعار مرثیه خود قدری خواندم. آن حضرت بسیار گریست، و کسانی هم که در آن مجلس بودند، همه آنها نیز گریه کردند و اشک بر صورت آن حضرت جاری شد، و بر محاسن او فرو ریخت؛ فرمود: ای جعفر! به خدا قسم که ملائکه مقرّب خدا همه حاضر شدند در این مجلس و گریه کردند بیشتر از گریستن ما، و در همین ساعت خدای تعالی بهشت را بر تو واجب کرد و گناهان تو را آمرزید، بعد از آن فرمود: ای جعفر! زیاده بر این بگویم؟ عرض کردم: بلی آقای من. فرمود: هر کس در مرثیه امام حسین ﷺ شعری بگوید و خودش بگرید و دیگری را به گریه در آورد، البته جناب حسین ﷺ شعری بگوید و خودش بگرید و دیگری را به گریه در آورد، البته جناب اقدس الهی تمام گناهان او را بیامرزد و بهشت بر او واجب شود. (۱)

پنجم: نشستن در مجلس عزای حسین علی حفظ نماید دل را از مردن در روز قیامت و نشای آخرت.

> ششم: موجب خشنودی و تسلّی و آرامی قلب صدیقه کبری ایا است. هفتم: محلّ نزول رحمت و مشمول صلوات الهی است.

ر-وسائل الشيعه، ج ١٢، ص ٢٢؛ بحار الأنوار، ج ٢٤، ص ٢٨٢. ١- بحار الأنوار، ج ٢٤، ص ٢٨٢؛ عوالم العلوم، ج ١٧، ص ٥٤١.



هشتم: محل شمول دعای پیغمبر و امیرمؤمنان و فاطمه زهراء و سایر ائمه علیهم صلوات الله می باشد.

نهم: آن مجلس محل جمع شدن آبی است که به رضوان خازن بهشت داده می شود تا ممزوج نماید با ماءالحیوة، وبه سبب آن امتزاج، هزار هزار برابر گوارائی آن زیاد می گردد.

دهم: این مجالس قبه سامیه حضرت ابی عبدالله الحسین الله است که محل اجابت دعاها است؛ و باید دانست که مراد از «قبه» قبه ظاهریه نیست، بلکه مراد از قبه قبه آن جناب، آن مجالس عزائی است که منعقد می شود در هر کجایی از زمین، در هر وقت که در آنجا شیعیان و دوستان خاشع و خاضع و گریان می شوند، پس در هر مجلسی که خضوع و خشوع و دلشکستگی و سوزش قلب برای حسین حاصل شود، در هر زمان و مکانی باشد، یقیناً در تحت قبه حسین است، و محل قبولی و اجابت دعا است.

و یک وجه مهم جمله: «کل یوم عاشورا و کل أرض کربلا»، و جمله: «کل بلدة یُریٰ قبره»، و جمله: «کل بلدة یُریٰ قبره»، و جمله: «کل مکان یُریٰ قبره» اشاره به همین معنی است. و به عبارت دیگر چنین است: «وکربلا کل مکان یُریٰ».



# باب سوم

# در بیان بعضی از امور مهمهای در موضوع گریه

در بیان بعضی از امور مهمهای که تذکّر آن در اینجا لازم و اهمیّت بسزائی دارد، که در طی چند فصل ذکر میشود ان شاءالله:

## فصل اول

اولاً باید دانست که اخبار و احادیث وارده در تأکید و ترغیب و ذکر اجر و ثواب گریستن بر حضرت سیّدالشهداء ﷺ، چنانچه نقل نمودیم بر دو قسم است: قسمی وارد است در حزن و اندوه و هم و غم و گریه مخصوص برای حضرت أبی عبدالله الحسین ﷺ؛ و قسم دیگر راجع است به حزن و اندوه و گریه بر همه اهل بیت ﷺ، که شامل گریه بر حسین هم میشود. البتّه پس هر دو قسم، در دلالت بر فیضیلت بیا هم شرکت دارند، و استدلال به هر دو قسم صحیح است، چنانچه قسم دوم از اخباری که ذکر شد و آنچه که هنوز ذکر نشده و بعد از این یاد کرده میشود، دلالت دارد بر رجحان جزع و گریه بر هر یک از نفوس زکیّه مقدّسه، موافق اخبار خاصه کثیره که ترغیب و تأکید شده در محزون و مغموم و دل شکسته شدن در مصیبت و گریستن بر بعضی از آنها، و مؤیّد است به علم و فعل و تقریر خودشان، و از اینجا ظاهر می شود که آنچه از اخباری که دلالت می کند بر مکروهیّت و مرجوحیّت جزع و گریه بر غیر حضرت أبی عبدالله ﷺ مانند حدیث شریف:

«كلّ جزع و البكاء مكروه الآ البكاء على الحسين الله». (١) و امثال آنكه قبلاً ذكر شد، به ظاهر خود نمى توان باقى گذارد.

١-شيخ طوسي، أمالي، ص ١٤١؛ وسائل الشيعه، ج ١٤، ص ٥٠٥.



و جای بسی تعجّب است از کثیری از علماء ارباب مقاتل مانند: مرحوم دربندی در اکسیر العبادات و صاحب انوار الشهاده، و غیر ایشان که حمل نمودهاند اخبار عامّه را و تخصیص دادهاند بر جزع و گریستن بر حسین ﷺ، نظر به آن روایاتی که در این صفحه و امثال آنها ذکر شده و می شود که دلالت دارد بر مکروه بودن گریه و جزع بر غیر آن بزرگوار، و مرحوم شیخ حرً عاملی ـ عامله الله بلطفه الجلی ـ پس از نقل روایت کل الجزع و البکاء ـ تا آخر ـ در کتاب وسائل گفته است:

«هذا محمول على عدم زيادة الحزن و البكاء أو على اجتماع الحزن و البكاء معاً».(١)

مخفی نماند، که گریه و ناله و حزن و اندوه ائمه طاهرین در مصیبت یکدیگر و تحریص و ترغیب شیعیان و دوستان رابر آن و دوست داشتن ظهور تأثّر تألّم وگریه و ناله از شیعیان در مصیبتهای ایشان، جای شک و شبهه نیست و بر کسانی که تتبع در اخبار و احادیث دارند، ظاهر و آشکار است، و مصیبتهای بعضی از آن نفوس زکیّه که کلیّه موجودات برای آن گریانند و بر طبق آنها روایت وارد شده و از جمله آن روایتی است که در کتاب وسائل از کمال الدین روایت کرده: که دختری از حضرت امام صادق علی از دنیا رفت، امام در مصیبت او یک سال نوحه سرائی نمود، پس از آن بزرگوار وفات یافت، امام یک سال بر او نوحه کرد، بعد از آن اسماعیل از دنیا رفت، امام در مصیبت او بخرد، بعد از آن اسماعیل از دنیا رفت، امام در مصیبت او جرع شدید نمود.

### جزع و گریه بر غیر ابیعبدالله ﷺ

و نیز در کتاب وسائل روایت کرده: که صدیقه طاهره بین در وفات خواهر مکرمهاش حضرت رقیه بر کنار قبر نشسته بود و چنان گریه می کرد که اشکهایش در قبر می ریخت، و همچنین گریه پیغمبر بین در وفات نور دیدهاش ابراهیم روایت شده، بلکه در مصیبت جعفر بن ابی طالب و زید بن حارثه، چنانچه در وسائل

١ ـ وسائل الشيعه، ج ٢، ص ٢٨٣. ٢ ـ كمال الدين، ج ١، ص ٧٣؛ وسائل الشيعه، ج٣، ص ٢٤١.



روایت کرده که:

«إن رسول الله عَلَيْ حين جاءته وفات جعفر بن أبيطالب و زيد بن حارثه كان إذا دخل بيته كثر بكائه عليهما جداً و يقول: كانا يحدّثاني و يؤنساني فذهباً جميعاً».(١)

یعنی: وقتی که خبر وفات جعفر بن ابیطالب و زید بن حارثه به رسول خدا رسید، چون داخل خانه می شد به شدت می گریست و می فرمود: این هر دو با من حدیث می کردند و انیس من بودند، و هر دو رفتند.

و نیز در خبر است که ابراهیم خلیل از خدای تعالی خواست که دختری روزی او کند که پس از مردن او برایش گریه کند.

و در کتاب وسائل نیز بابی از ابواب آن را اختصاص داده در بیان جواز گریستن بر میت و استحباب گریه کردن در حال زیادتی حزن و اندوه، و بابی دیگر در استحاب گریستن بر مؤمنی که از دنیا رفته. و از جمله اخباری که در این باب ذکر کرده، خبر انصراف پیغمبر است از واقعه اُحُد و برگشتن به مدینه، و در اثر نشنیدن صدای گریه از خانه حمزه فرمان داد بروند در خانه حمزه و برای او گریه و عزاداری کنند و فرمود: حمزه عزادار ندارد، (۲) چنانچه حکایت آن قبلاً ذکر شد.

# جواز گریه بر غیر آن حضرت

و مرحوم مجلسی ﷺ در بحار از ابن عبّاس روایت کرده که گفت: امیرمؤمنان ﷺ عرض کرد: یا رسول الله، تو عقیل را دوست داری؟ فرمود: بلی، به خدا قسم از دو راه دوست می دارم. از جهت آنکه ابوطالب او را دوست می داشت، هم برای اینکه فرزند او در محبّت فرزند تو کشته می شود، و چون شهید شود، چشمهای مؤمنین

١- وسائل الشيعه، ج ٣، ص ٢٨٠؛ بحار الأنوار، ج ٢٣، ص ١٥١. ٢- كمال الدين، ج ١، ص ٧٣؛ وسائل الشيعه، ج ٣، ص ٢٤١.



در مصیبت او گریان شود و ملائکه مقرّبین بر او نماز بخوانند. (۱)

و در اخبار عدیده وارد شده که آسمان و زمین در مُردن مؤمن و به خصوص علماء از ایشان گریه میکنند، و در کتاب وسائل بابی آورده در بیان جواز گریه بر کسی که قلباً او را دوست داشته، هر چند گمراه از دنیا رفته باشد.(۲)

حاصل آنکه، اخبار زیاد، در استحباب و جواز گریستن در غیر این موارد وارد شده و اخبار راجع به کراهت گریستن بر غیر حضرت حسین ﷺ و اختصاص دادن گریستن را بر آن حضرت یا حمل کردن اخباری که دلالت بر عموم دارد، باکثرت آن بر چند خبر معدود آحادی سزاوار به نظر نمی آید و خارج آن محل است، چنانچه بر شخص متبع پوشیده نیست و بیش از این اطاله سخن سزاوار نیست.

# فصل دوم گریه بر حسین افضل عبادات است

بدانکه عبادات شرعیّه و طاعات شایسته، در فضیلت و آثار و خواص و اجر و ثواب با هم تفاوت دارند. امتیاز و تشخیص مرتبه هر کدام از آنها و درجه فضیلت هر یک از آنها به اثر و خاصیّت و اجر و ثوابی است که بر آن مترتب است، هر عملی که آثار و نتایج آن بیشتر و حصول تقرّب به خدا در آن زیادتر است و نیّت عمل کننده در کردن و به جا آوردن آن برای خدا خالص تر است، افضل و برتر و بهتر و بالاتر است، و بسیشتر بنده را به خدا نزدیک میکند، خواه آن عمل واجب باشد یا مستحب. لکن فرقی که دارد در اِتیان به عمل واجب، تأکید بسیار شده به حسب حکمتها و مصلحتهائی که در آن است، اعم از اینکه آنها فوری باشد یا مدّت در آن ملحوظ باشد. این امری است که قطعاً باید به جا آورده شود، با رعایت شرایطی که دارد و این مستلزم افضلیّت نیست، و امّا در به جا آوردن مستحب، افضلیّت ملحوظ است.

<sup>1-</sup>شيخ صدوق، أمالي، ص ١٢٨؛ بحار الأنوار، ج ٢٢، ص ٢٨٨. ٢- وسائل الشيعه، ج٣، ص ٢٨٤.



# وجوه افضليت كريه برحسين 🟨

چون این معنی دانسته شد، بدانکه گریستن بر حسین علی افضل از همه عبادتها و طاعتها می باشد. به این معنی که فضیلت و اجر و ثواب آن از سایر عبادات بیشتر و زیادتر است به چند وجه:

### وجهاول

اخباریست که وارد شده در بیان فضائل و خواص و آثار و نتیجه های آن، که آن اخبار مورد قبول علماء است، و بیشتر از آنها به حسب سند صحیح یا معتبر است، و از این جهت است که پیش از این کثیری از اخبار آن را در باب اول این کتاب نقل نمودیم، بدون اینکه محتاج به ذکر سند و تصحیح و توثیق و اعتبار آن باشیم. از مرحوم مقدّس اردبیلی ادّعای تواتر آن اخبار نقل شده و شکّی نیست که در این موضوع مانند سایر شرعیّات زبانهای همه اثمه طاهرین ـصلوات الله علیهم موضوع مانند سایر شرعیّات زبانهای همه اثمه طاهرین اخبار اخذ و عملی اجمعین ـیکی بوده و با عدم تنازع و تزاحم و تنافی باید تمام آن اخبار اخذ و عملی شود، چنانچه در محل خود مقرّر است. پس تمام این فضیلتها و اجرها که دراخبار کثیره وارد شده برای این عبادت که گریه بر حسین است حاصل است و برای هیچ عبادتی این درجه از فضیلت بیان نشده، واین مرتبه از اجر و ثواب را وعده نداده اند، لذا چون در تمام اعمال دینیّه و عبادات شرعیّه و طاعات محبوبه مرغوبه نواب و اجر و خواص آن بیشتر است باید افضل باشد.

#### وجهدوم

حدیثی از حضرت صادق ﷺ در باب اول گفته شد که فرمود: «لکل شیء ثواب الا الدمعة فینا». (۱)

یعنی: هر عبادتی را ثوابی است محدود و محصور، مگر گریه درمصیبت ما.

١- كامل الزيارات، ص ١٠٤؛ وسائل الشيعه، ج ١١، ص ١٠٤.

یعنی: ثواب گریستن در مصیبت ما حد و اندازهای ندارد و نهایتی برای آن نیست. پس مستفاد از این حدیث این است که گریستن در مصیبت آل محمد، مستثناء از سایر عبادات است در اجر و ثواب، پس شکّی نیست که بالاتر از این مرتبهای نیست و گریستن در آن افضل تمام عبادات است. پس به مقتضای سیاق کلام، بیان ثواب گریه در مصیبت ایشان است، و «دمعه» به معنای گریستن است و آن عمل مکلف میباشد و إلا برای عمل غیر مکلف ثوابی نیست، و بر خود اشک اطلاق مکلف نمی شود، زیراکه آن به فعل مکلف حاصل می شود و ثمره فعل او است.

در این صورت، اگر گفته شود که: بنابر این خبر، دلالت بر افضلیّت، مخصوص به گریستن بر حسین الله نیست، از گریستن بر سایر ائمه.

جواب می تونیم: در گذشته اخبار رجحان افضلیّت گریه بر آن بزرگوار از گریه بر سایر ائمه بیان شد با ضمیمه کردن اخبار سابقه بر این خبر به خصوص، مدّعای افضلیّت گریه بر حسین الله از همه عبادت ها که از جمله آنها گریستن بر سایر ائمه این است ثابت و محقق است. و در بعضی از کتب عبارت خبر به این نحو است که:

«لکل سر ثواب إلا الدمعة فینا». (۱)

#### وجهسوم

بدانکه نتیجه اعمال صالحه و طاعات و عبادات شرعیه، رسیدن به مرتبه کمال ترقی و ارتقاء مقام است، که آن تقرّب به خدا است به بالاترین درجات قرب و رسیدن به درجات عالیه اشخاص صالح باتقوی و مؤمنین کامل ایمان، و در همه عبادات و طاعات و اعمال صالحه گریستن در مصیبت حضرت ابی عبدالله حسین ایم است که نزدیک ترین وسیله است برای رساندن بنده به مقام قرب الهی و درجات عالیه ای که مافوق آن از تصور بشری خارج باشد، چنانچه حضرت امیر مؤمنان مایم بنابر خبری که سابقاً ذکر شد فرموده: گریه کننده بر حسین از ما

١- بحار الأنوار، ج ٢٤، ص ٢٨٧؛ عوالم العلوم، ج١٧، ص ٥٢٩.



خانواده رسالت است.(١)

و حضرت صادق الله فرموده: برادر من است.

حضرت رضا ﷺ فرموده: با ما محشور می شود و در زمره ما خواهد بود و در روز قیامت در سایه عرش الهی همنشین و هم صحبت با حضرت حسین ﷺ باشد در بهشت. (۲)

و حضرت خاتم انبیاء ﷺ فرموده: دست گریه کنندگان بر حسین را میگیرم و با هم داخل بهشت میشویم.(۳)

و حضرت مجتبی الله فرموده که: داخل بهشت نمی شوم مگر با آنها، و خود حضرت حسین الله فرموده: اگر آنها را پیش تر از خود داخل بهشت نبینم، داخل آن نمی شوم پیش از آنها، و در حالی که داخل بهشت باشند، تمام اهل بهشت از انبیاء و مرسلین و اولیاء و صالحین و شهداء و صدیقین و ابرار و مؤمنین، هر یک از آنها در درجه و مقام و منزلت خود خواهند مگر گریه کنندگان بر حسین الله که در درجات پیغمبر می اثمه طاهرین می باشند، و با ایشان می نشینند و با هم غذا می خورند و صحبت می کنند و با اهل بیت طهارت و عصمت معاشرت می نمایند، چنانچه بعض اخبار هر یک از اینها قبلاً در باب اول شرح داده شد.

برادر مطالعه كننده و خواننده، حال پيش عقل و وجدان خودت فكر كن و انصاف بده، كدام عمل از گريستن بر حسين افضل و كدام طاعت و عبادت از اين بالاتر باشد؟

امًا باکمال تأسّف که منتحلین به تشیع یا از روی جهالت و نادانی یا از راه عناد و دشمنی یا آلت دست دشمنان خارجی و داخلی شدن و غیر اینها در عصر حاضر، فضلا از طبقه عوام، بعضی از آنهائی که خود را از خواص می دانند، همّت خود را بر این مصروف داشته و می دارند که اساس تعزیه داری و گریستن بر حضرت سیدالشهداء باید که پایه اسلام و دین، از بعد شهادت آن حضرت بر روی آن استوار

٢\_بحارالأنوار، ج٢٤، ص٢٩٢.

۱\_بحار الأنوار، ج۲۴، ص۲۳۴. ۳\_بحار الأنوار، ج۴۴، ص۲۹۲.



بوده و رکن رکین ایمان است از میان برداشته شود، که اگر این رکن بزرگ برداشته شود، دفتر اسلام و دین و شریعت و قرآن در هم پیچیده و برچیده خواهد شد. خلاصه زبان طعن و انتقادشان راجع به تشکیل مجالس عزاداری و گریستن بر حضرت سیدالشهداء دراز است، موضع گریستن و عزاداری برای آن بزرگوار، امری است بسیار بزرگ که به قدر مقتضی، به محل خود در این کتاب شرح داده خواهد شد.

### وجه چهارم

بدانکه هر عبادتی را مزدی است که اگر آن عبادت به جای آورده شود با شرایط صحت و قبول، اجر و مزد همان عبادت داده شود به عامل آن، و لکن گریه بر حضرت سیدالشهداء علی علاوه بر اجرها و ثوابهائی که برایش از پیش ذکر شد، با تراکم اجر و ثوابهای زیاد، عطا کرده می شود به گریه کننده، اجر هفتاد هزار نفر از ملائکه، چنانچه در روایت آن گذشت. پس کدام عملی است افضل و بیشتر و بالاتر باشد از این عبادت، با آن کثرت بی نهایت اجر و ثواب برای عبادت کننده، و به علاوه اجر و ثواب عظیمی که از هفتاد هزار ملائکه معصومین صادر شود.

#### وجهينجم

آنکه عبادات و اعمال شرعیّه بر دو قسم است:

قسم اول: آنکه تا زمانی که شخص مشغول است، مزد و ثواب به عمل کننده داده می شود و چون عمل را خاتمه بدهد، اجر و ثواب آن هم خاتمه داده می شود.

قسم دوم: آنکه ثواب آن عمل و عبادت تا آخر عمر او و بعد از مردن او و بساتا آخر عمر دنیا و بسا تا روز قیامت و بسا آبدالآباد باقی خواهد بود. در اینجا مقصود بیان مصادیق آن نیست، بلکه مراد ما در این مقام این است که در میان تمام اعمال و عبادات شرعیّه، ثواب گریستن بر حضرت امام حسین برای آن ثابت و مقرّر نشده، و آن هیچ یک از اعمال و عبادات چنین ثوابی و اجری برای آن ثابت و مقرّر نشده، و آن

این است که اگر کسی گریه کند بر حسین بالله، هر چند در مدّت عمر او یک مرتبه باشد، از آن روز و ساعتی که گریه کرده تا قیام قیامت، اجر گریه کردن هفتاد هزار ملائکه گریه کننده بر آن حضرت که همیشه گریه می کنند بر آن بزرگوار، در نامه عمل او و سایر گریه کنندگان بر آن جناب ثبت می شود.

بدانکه این مرتبه از اجر و ثواب و این درجه از حاصل شدن تقرّب به خدای عزّ وجلّ را عقل ها از ادراک و فهم حقیقت و رسیدن به کنه کیفیّت آن عاجز و سرگردان است و بلندی مرتبه گریه بر حسین عرب بر سایر عبادتهای شرعیه و اعمال صالحه ـ چنانچه گفته شد ـ و امتیاز آن از تمام اعمال صالحه ای که بنده را به خدا نزدیک می کند، جای تعجّب و بعید دانستن نیست و نمی توان این عبادت گریستن را در عرض سایر عبادات شمرد.

## مختصری از علت و فلسفه گریه کردن بر حسین ﷺ

بیان ایسن مسطلب: بدانک در حقیقت، گریه و عزاداری برای حضرت سیدالشهدا علیه نیست مگر یاری کردن به دین و بلند کردن کلمه حق و خاموش کردن آتش کفر و طغیان. زیراکه در گریه و عزاداری برای آن بزرگوار، ظاهر کردن مظلومیت و مقبوریت و بر حق بودن آن جناب و اظهار ظلم و کفر و الحاد و عصیان کشندگان آن حضرت و فرزندان و برادران و اقارب و خویشان و یاران او است، چنانچه بر صاحبان عقول پوشیده نیست که محفوظ و باقیماندن دین و نگاه داری شریعت سیدالمرسلین بینی از زمان شهادت آن بزرگوار تا به حال و بعد از این تا و قتی که خدا بخواهد به حفظ دو چیز بوده: یکی مظلومیت آن حضرت، و یکی کفر و ظلم و طغیان دشمنان او، و ممیز بین ایمان و کفر و فارق میان مسلمان و منافق این دو جیز است.

پس اگر این دو چیز محفوظ بماند، ایسمان و اسلام محفوظ می ماند. در ایس صورت ایسمان حقیقتاً محفوظ و اسلام هم حقیقتاً محفوظ می ماند. و دین همان دین قویم و شریعت و آیین همان صراط مستقیم است. یعنی همان دین حقیقی و ایسمان



واقعی میباشد، نه ایمان اسمی و اسلام رسمی. و اگر این دو محفوظ نشد، هیچ یک از آن دو محفوظ نخواهد ماند.

پس باقیماندن هر دو بهترین و بالاترین راه آن عزاداری و نوحه سرائی و گریستن بر حسین بر حسین با است، که حفظ دین و اعلاء کلمه اسلام به شهادت و مظلومیّت آن حضرت می شود، و کفر و عناد و ظلم و الحاد و زندقه و عداوت دشمنان و کشندگان آن بزرگور و تابعین آن حضرت نیز به شهادت آن بزرگوار شناخته می شوند. پس خدای تعالی، شهادت آن حضرت را اعظم اسباب و کاشف مؤمن و مسلم و کافر و ظالم قرار داده. پس برای کشف این معنی، حسین برگوارش که دین خالص الهی است، شهادت نمود و تحمّل ظلم کرد تا دین جد بزرگوارش که دین خالص الهی است، باقی بماند و اهل دین در لباس دین و اعتقاد به دینداری، پیروی جبت و طاغوت و شیاطین و ستمکاران را ننمایند و از خواب غفلت بیدار شده، راه هدایت را از جاه ضلالت بشناسند و خود را از ورطهٔ جهالت نجات دهند، چنانچه در احادیث عدیده تلویحاً و تصریحاً اشاره فر مودهاند.

# نتیجه شهادت حسین ﷺ نجات بندگان خدا است از نادانی از جمله آنها در زیارت اربعین وارد شده که فرموده:

«و بذل مُهجته فيك ليستنقذ عبادك من الضّلالة و الجهالة و العمى و الشك و الإرتياب إلى باب الهُدىٰ من الرّدىٰ». (١)

یعنی: بذل فرمود (حسین ﷺ) خون خود را درراه تو تا نجات دهد بندگان تو را از غرق شدن در دریای گمراهی و نادانی و کوردلی و شک و ریب به سوی دروازه هدایت، و نجات دهد از هلاکت.

ونیز شکی نیست که تا زمانی که اظهار مظلومیّت حسین الله به گریه و عزاداری شود، حال دشمنان او هم مکشوف و معلوم خواهد بود. پس در حقیقت به عزاداری و گریه برای مظلومیّت آن حضرت، ثمره شهادت آن بزرگوار باقی و آشکار

١-مصباح المتهجد، ص ٥٤٨؛ بحارالأنوار، ج٩٨، ص١٧٧.

خو اهد ماند.

از آنچه گفته شد می گوییم: کدام عملی است از عمل عزاداری و گریستن بر آن حضرت بزرگتر و چه عبادتی از این بالاتر؟ شاید سرّ اینکه معصوم الله در بعضی از اخبار فرموده: هر کس بر حسین الله گریه کند، حقّ ما را اداء نموده (۱۱) و یا اداء اجر رسالت پیغمبر خدا را کرده، و در بعضی دیگر از آنها فرموده که: کسی که در عزای حسین گریه نکند بر او جفا کرده. (۱۲) و گاهی به عبارتی فرموده اند که ترجمه و مفاد آن این است که: گریه کننده بر حسین از ما است. و عبارت دیگر اینکه: او با ما است. و حضرت صادق الله گریه کننده بر حسین را برادر خود خوانده و خود حضرت حسین الله گریه کننده برای او را در بهشت هم درجه با خود بیان فرموده. اگر به شیرینی و لطافت مفاد آنچه را که در این باب ذکر شد دریافتی، خدا را شکر کن و تصدیق نما به اینکه گریستن و عزاداری کردن بر آن مظلوم افضل و بر تر از تمام عبادات دیگر است و هیچ جای استبعاد نیست. و از اینکه گریه و عزاداری بر آن بزرگوار این همه ثواب را دارد تعجب نکن و منکر نباش که قطعاً در اثر انکار از اسلام و ایمان دور خواهی ماند و به گمراهی خواهی افتاد و از شرف و جود محروم و ایمان دور خواهی ماند و به گمراهی خواهی افتاد و از شرف و جود محروم می مانی.

#### فضيلت تباكي

فصل سوم از آنچه که از پیش گذشت، دانسته شد که هیچ عملی از اعتمال صالحه و هیچ عبادتی از عبادات مشروعه، در اجر و ثواب به پایه گریستن بر حضرت امام حسین علی نیست، هر چند در بعضی از اخبار تباکی، یعنی خود را به گریه داشتن، یعنی شبیه به گریه کننده درآوردن را، مانند گریستن در ثواب و اجر تصریح نموده اند.

از آن جمله خبریست که سید جلیل بزرگوار علی بن طاووس حسنی ـقدس سرّه

١-كامل الزيارات، ص ١٠٠ بحارالأنوار، ج٢٥، ص٢٠٤. ٢-وسائل الشيعه، ج١٢، ص٢٤٤.



- در مقتل لهوف از آل رسول تَتَكِيْنَ وايت كرده كه گفتهاند:

«من بَكى و أبكى فينا مأة فله الجنّة، و من بَكى و أبكى خمسين فله الجنّة، و من بَكى و أبكى خمسين فله الجنّة، و من بَكى وأبكى عشرين فله الجنّة، و من بَكى وأبكى عشرة فله الجنّة، و من بَكى وأبكى واحداً فله الجنّة، و من بَكى وأبكى فله الجنّة». (١)

یعنی: هر کسی که بگرید و بگریاند صد نفر را (در عزاء و مصیبت حسین و ما آل محمّد) پس بهشت برای او است، و کسی که بگرید و بگریاند پنجاه نفر را در مصیبتهای او و عزای ما از برای او است بهشت، و کسی که بگرید و بگریاند در مصائب و عزای ما سی نفر را برای او است بهشت، و کسی که بگرید و بگریاند در مصائب و عزای ما برای او است بهشت، و کسی که بگرید و بگریاند در مصائب و عزای ما بیست نفر را برای او است بهشت، و کسی که بگرید و بگریاند در مصائب و عزای ما ده نفر را برای او است بهشت، و کسی که بگرید و بگریاند در مصائب و عزای ما ده نفر را برای او است بهشت، و کسی که بگرید و کسی که بگریاند در مصائب و عزای ما یک نفر را بهشت برای او است، و کسی که بگریاند در مصائب و عزای ما یک نفر را بهشت برای او است، و کسی که تباکی کند یعنی اشک ندارد و خود را به گریه بدارد برای او است بهشت.

و در بحار از امالی صدوق مسنداً روایت کرده از ابی عمّاره منشد ـ یعنی مرثیه خوان ـ از حضرت صادق بالا که گفت: آن حضرت به من فرمود: ای ابا عمّاره، شعری بخوان در مصیبت حسین بن علی، پس خواندم برای او و آن حضرت گریه کرد، به ذات خدا قسم، همین طور که می خواندم و آن بزرگوار گریه می کرد، تا اندازه ای که شنیدم از داخل خانه صدای گریه را، پس فرمود: ای ابا عمّاره!

«من انشد شعرا في الحسين بن على الله فابكى خمسين فله الجنّة، و من انشد في الحسين شعراً فابكى عشرين فله الجنّة، و من انشد شعراً في الحسين الله فابكى عشرة فله الجنّة، و من انشد في الحسين الله شعراً فابكى واحداً فله الجنّة، و من انشد في الحسين الله شعراً فبكى فله

١- اللهوف في قتلي الطفوف، ص ٣٠؛ بحارالأنوار، ج٢٤، ص٢٨٨.



الجنّة، و من انشد في الحسين على شعراً فتباكي فله الجنّة».(١)

یعنی: کسی که شعری بخواند در مصیبت حسین بن علی المیشه و گسی که بخواند بگریاند پنجاه نفر را، پس از برای او است بهشت، و کسی که بخواند در مصیبت حسین شعری را و بگریاند بیست نفر را برای او است بهشت، و کسی که بخواند شعری را و بگریاند ده نفر را برای او است بهشت، و کسی که بخواند شعری را و بگریاند یک نفر را برای او است بهشت، و کسی که بخواند شعری را و خودش گریه کند برای او است بهشت، و کسی که بخواند شعری را و خودش گریه کند برای او است بهشت، و کسی که بخواند شعری را و خود را به گریه درآورد برای او است بهشت، و کسی که بخواند شعری را و خود را به گریه درآورد برای او است بهشت.

# کلام در تباکی، و حقیقت و ثواب آن

مخفی نماند: این دو حدیث مانند سایر احادث وارده، دلالت ندارد بر اینکه کسی که اشک ندارد و خود را به گریه در آورد مانند گریستن و جاری شدن است در همهٔ آثار و ثوابهای بر گریستن و اجر آنها.

و اینکه در بعضی از کتب مقاتل ذکر شده که تباکی و خود را به گریه واداشتن، مانند گریستن است در اجر و ثواب، دلیلی برای آن دیده نشده و مدرک و سندی ندارد و خیلی جای تعجّب است که ثواب تباکی از هر جهت مانند ثوابها و اجرهایی است که برای گریه کردن است.

آری در پارهای از آثار و اجرهای گریستن شرکت دارد نه مطلقاً در همه آنها، بلکه آن مانند سایر عبادات شرعیّه است و ممکن است گفته شود که سِرَش ایـن است که خود را به گریه داشتن با گریه کردن ناشی است از شناختن و محبّت خانواده رسالت را در دل داشتن که این محبّت و معرفت سبب سوزش دل و رقّت قـلب و محزون شدن تباکی کننده است، آن هم نه هر گریهای و نه از هرکسی، و چون خود را به گریه در آوردن باگریستن شریک است در حکایت و کشف از سوزش دل می کند از این راه

١-شيخ صدوق، أمالي، ص ١٤١؛ بحارالأنوار، ج ٢٤؛ وسيلة الدّارين، ص ٣٤.

در بعضی از اجرها و ثوابهای گریه شرکت دارد. بلی به لحاظ موافقت و اشتراک تباکی با بکاء، چنین بر می آید که آن اجر و ثوابی که برای تباکی وعده داده شده، به جهت ظاهر کردن تباکی کننده است، حزن و هم و غم و سوزش دل خود را از جهت معرفت و اخلاصی که نسبت به آن حضرت دارد، چون در گریستن و به گریه در آوردن هر دو این حالت هم و غم و سوزش دل حاصل شده، پس در این اجر و ثواب با هم شریکند. ولی در این مقام می گوییم: اگر در آن حالت تباکی، رقت آن تباکی کننده، [به] نحوی شد که اشکش ظاهر شد، آن وقت در همه اجرها و ثوابهایی که برای گریه و عده داده شده، شریک خواهد بود.

حاصل آنکه: شاهد بر آنچه گفتیم آن است که در بعضی از اخبار و احادیث پارهای از اجر و ثواب گریه را وعده داده اند بر نفس محزون و مهموم و مغموم، چنانچه بعضی از آن، در باب اول ذکر کرده شد در مصیبت آن حضرت. پس بنابر این تباکی به معنای خود را به گریه واداشتن است و از خود به فشار گریه خواستن که بازگشت آن به در دناک بودن دل در اثر هم و غم و حزنی که در مصائب بر او وارد شده.

و باید دانست که هر دردناکی دل و حزن و اندوه و سوزش دل، تباکی نیست که بعضی تَوَهِّم کرده اند، و به مجرّد اینکه خود را به گریه کننده شبیه می کنند، چنانچه کثیری از ارباب مقاتل خیال کرده اند. و در اخبار هم در بعض مواردی که لفظ تباکی آمده، همین معنایی که گفتیم ظاهر است، و از آن جمله است خبری که در کتاب وسائل به سند خود از سلیمان بن خالد از امام صادق الله روایت کرده که فرموده:

«أتى رسول الله شابًا من الأنصار، فقال: إنّى أريد أن أقرأ عليكم، فمن بكى فله الجنّة، فقرءا ﴿وَسِنِقَ اللّذِينَ كَفَرُوا إِلَىٰ جهنّم زُمَراً ﴾ (١) \_ الى آخر السورة \_ فبكى القوم جميعاً إلاّ شاباً، فقال: يا رسول الله قد تباكيت فما قطرت عينى، قال: إنّى معيد عليكم، فمن تباكى فله الجنّة، فاعاد عليهم، فبكى القوم و تباكى الفتى، فدخلوا الجنّة جميعاً». (٢)

۱ ـ سوره زمر، آیه ۷۱. ۲ ـ وسائل الشیعه، ج ۶، ص ۲۱۹؛ بحارالأنوار، ج ۶۳، ص ۳۲۸.



یعنی: رسول خدا بی آمد به نزد جوانی از انصار، پس فرمود: می خواهم بخوانم بر شما آیاتی را، پس کسی که گریه کند، برای او است بهشت، پس خواند آن حضرت (آیه هفتاد و یکم از سوره زمر را): ﴿وسیق الذین کفروا الی جهنم زمراً ﴾، یعنی: «و رانده شدند به سوی جهنم فوج فوج» (تا آخر سوره).

پس همه قوم گریه کردند مگر جوانی که گفت: یا رسول الله، من تباکی کردم امّا قطره اشکی از چشمم نیامد، آن حضرت فرمود: من اعاده میکنم بر شما آیات را، پس کسی که گریه کرد برای او است بهشت. آن حضرت اعاده فرمود خواند آن را. پس همه گریستند و آن جوان تباکی کرد و همه داخل بهشت شدند.

و نیز در کتاب وسائل مسنداً روایت کرده از سعید بن یسار که گفت: گفتم به ابی عبدالله علیه که من در حال دعا تباکی بکنم، زیراکه چشمم اشک نمی آید. فرمود:

«نعم و لو مثل رأس الذباب».(۱)

یعنی: آری خوب است و هر چند مانند سر پشهای باشد.

و نیز روایت کرده از علی بن حمزه که گفت: حضرت ابی عبدالله ﷺ به ابی بصیر فرمود:

«إن خفت أمراً أو حاجة تريدها، فابدءا بالله فجده و أثن عليه كما هو أهله، و صلّ على النبى ﷺ و سل حاجتك و تباكى و لو مـــثل رأس الذباب». (٢)

یعنی: اگر امری باشد که از آن بترسی یا حاجتی را میخواهی، ابتداکن به خدا و او تمجید کن و ثنا بگو، همچنان که اهل آن است. و صلوات فرست بر پیغمبر سینه و حاجتت را سؤال کن و خود را وادار به گریه کن، اگرچه به اندازه سر پشهای باشد.

١ وسائل الشيعه، ج ٧، ص ٧٤؛ بحارالأنوار، ج٩٣، ص ٣٣٢. ٢ وسائل الشيعه، ج ٧، ص ٧٤؛ بحارالأنوار، ج٩٣، ص ٣٣٢.



و نیز روایت کرده است از اسماعیل بجلّی از ابی عبدالله ﷺکه فرموده:
«ان لم یجئک البکاء فتباکی، فان خرج منک مثل جناح الذباب فبخ فنخ».(۱)

یعنی: اگر گریهات نمی آید، پس خود را به گریه بدار، اگر به اندازه بال پشهای اشک از چشمت بیرون بیاید، خوبست خوبست.

و نیز روایت کرده است از یونس بن منصور که: مردی از حضرت صادق الله پرسید از خود را به گریه کند، فرمود: «قرّة عین و الله و قال: اذا کان ذلک فاذکرنی عنده». (۲)

یعنی: سبب قرار و آرامش چشم است به ذات خدا سوگند، و فرمود: چون این طور شد مرایاد کن نزد او.

و در خبر دیگر از سعید روایت کرده که گفت: به آن حضرت گفتم: آیا شخص در حال نماز تباکی بکند؟ فرمود: خوبست خوبست هر چند به قدر سر پشهای باشد.(۳)

### علت گریه نکردن

از موانع محویه و بیرون نیامدن اشک از چشم، چیزهائی است که موجب قساوت قلب و سنگدلی می شود، به نحوی که صاحب آن از الطاف ربانیه و افاضات الهیه محروم می گردد و سبب می شود که خشوع را از قلب و اشک را از چشم دور کند و صاحب آن دل و چشم از سعادت دنیا و آخرت محروم شود.

در اینجا لازم دانستم تذکر دهم که در بسیاری از دعاها از مصادر وحی و تنزیل روایت شده که به خدا باید پناه برد از دلی که خاشع نباشد و از چشمی که اشک نریزد و این فقره از دعاء را در نظر گرفت که:

١-وسائل الشيعه، ج ٧، ص ٧٥؛ بحارالأنوار، ج٩٣، ص ٩٣٣.
 ٢-من لا يحضره الفقيه، ج ١، ص ٣١٧؛ وسائل الشيعه، ج ٧، ص ٢٤٧.
 ٣-الكافى، ج٣، ص ٣٠١؛ وسائل الشيعه، ج٧، ص ٢٤١.



«اللهم إنّى اعوذبك من قلب لا يخشَع و عين لا تدمع». (١) يعنى: خدايا به تو پناه مىبرم از دلى كه خاشع نباشد و از چشمى كه اشك نريزد.

پس بر بنده مؤمن به خدا، لازم است که برای جلوگیری از قساوت قلب و نریختن اشک از چیزهایی که موجب این دو چیز است خودداری کند، تا دل او از آتش عشق و محبّت خدا و آنهائی که خدا امر به محبّت و دوستی ایشان کرده سوزان و چشم او گریان گردد.

### موجبات قساوت قلب چند چيز است

اول: معصیت و نافر مانی خدای تعالی است، چنانچه امیر مؤمنان الله فر موده: «ما من شیء أفسد للقلب من خطیئة». (۲)

یعنی: چیزی نیست که فسادش زیادتر باشد برای قبلب از گناه و نافرمانی از خدا.

و فرموده:

«لا وجع أوجع للقلوب من الذنوب». (٣)

یعنی: هیچ در دی در د آور تر نیست برای دلها از گناهان.

دوم: خوردن حرام، چنانچه پيغمبر اكرم ﷺ فرموده:

«ياعلى من أكل الحرام سَوَّد قلبه».

يعني: يا على، كسي كه حرام بخورد دلش سياه مي شود.

سوم: خوردن مال شبهه ناک که دل را می میراند، به نحوی که خدا را فراموشکند. چهارم: طول اَمل، یعنی: درازی آرزو، چنانچه خدای تعالی به موسی الله فرموده

که:

۱- تهذیب الأحكام، ج۶، ص۳۵؛ اقبال الأعمال، ص۴۸۷. ۲-الكافى، ج ۲، ص ۲۶۸؛ بحار الأنوار، ج۷، ص۳۱۲. ۳-الكافى، ج ۲، ص ۲۷۵؛ بحارالأنوار، ج۷۳، ص۳۴۲.



«یا موسی، لاتطول فی الدنیا أملک فیقسو قلبک». (۱) یعنی: ای موسی، دراز مکن در دنیا آرزویت راکه قسی القلب، یعنی: سنگدل می شوی.

> پنجم: مال بسيار داشتن كه امير مؤمنان بلي فرموده است: «إن كثرة المال مفسدة للدين و مقساة للقلوب». (۴)

یعنی: بدرستی که بسیاری مُال، فاسد کننده دین و سخت کننده دلها است.

ششم: به فكر دنيا بودن و هم آن را در دل داشتن، چنانچه در روايت وارد شده كه: «تفرّغوا من هموم الدّنيا ما استطعتم فانّه من كانت الدّنيا همته قسى قلبه و كان فقره بين عينيه».(٣)

یعنی: فارغ و آسوده کنید خودتان را از هم و فکر دنیا و علاقه به آن، هر چه می توانید. به درستی که هر کسی که همت او برای دنیا است دلش سنگ و سخت می شود و احتیاج او در مقابل دو چشم او است، جز دنیا چیزی را نمی بیند.

هفتم: كثرت هم قوت، موجب قساوت است، چنانچه حضرت خاتمالأنبياء عَلَيْهُ اللهُ بياء عَلَيْهُ اللهُ بياء عَلَيْهُ ف به امير مؤمنان على على الله فرموده است:

«یا علی، خمسة یمیت القلب، \_ الی ان قال \_: و کثرة هم القلوب». (۴)
یعنی: پنج چیز است که قلب را می میراند، \_ تا اینکه فرمود \_: و
بسیاری هم قوت.

هشتم: نشستن با شخص گمراه و حاكم جائر رسول خدا ﷺ فرموده: «أربعة مفسدة للقلوب، \_ إلى أن قال \_ مجالسته الموتى، فقيل: يا رسول الله، و ما مجالسته الموتى؟ قال: مجالسته كل ضال عن

۱-الكافى، ج ٢، ص ٣٢٩؛ بحار الأنوار، ج٧٧، ص ٣٩٨. ٢- تحف العقول، ص ١٩٩؛ بحار الأنوار، ج ١، ص ١٧٥. ٣- تنبيه الخواطر، ج ٢؛ ص ١١٩؛ ارشاد القلوب، ص ١٨. ٢- مواعظ العدديه، ص ٢٥٧.

الايمان». (١)

یعنی: چهار طانفه اند که قلبها را فاسد میکنند، ـ تا اینکه فرمود ـ: همنشینی با مرده گان. به آن حضرت گفته شد: همنشینی با مردگان مراد چیست؟ فرمود: همنشینی با هر غیر مؤمن گمراهی و جائر فی الأحکام و هر حاکم جائری.

نهم: همنشینی با تسلّطی. در حدیث امام صادق الله است که فرموده: «من جلس مع السلطان زاده الله القسوة والکبر». (۲)

یعنی: کسی که با متسلّطی بـنشیند، زیاد میکند خـدا قــاوت و تکبّر او را.

دهم: رفتن درب خانه سلطان. قال النبي:

«يا على، ثلاثة يقسين القلب». (٣)

رسول خدا ﷺ فرموده: يا على، سه چيز است كـه قــــاوت قــلب مىآورد.

تااينكه فرمود:

«ايتان باب السلطان». (\*)

يعني: رفتن درب خانه سلطان.

یازدهم: قرب و نزدیکی پیدا کردن باکسانی که مبالات در گفتار و کردار ندارند، چنانچه فرمودند:

«و مقاربته جفاء و قسوة». (۵)

یعنی: نزدیک شدن چنین کسی که بیباک است در قـول و فـعل، جفا و قساوت است.

دوازدهم: خفق نعال است. يعني: كسي كه رياست و بزرگي طلب باشد، و دوست

١-بحارالأنوار، ج١٠٣، ص٢٢٤؛ مستدرك الوسائل، ج١٧، ص ٢٥٢.

٢ منية المريد، ص ١٢١.

٣- من لا يحضره الفقيه، ج ٢، ص ٣٥٥؛ بحار الأنوار، ج ٥٥، ص ٢٨٢. ٢- مواعظ العدديه، ص ١٣٢. هـ ٥- الكافي، ج ٢، ص ٣٥٩.



داشته باشد چون حرکت میکند دیگران در عقب سر او صدای کفشهایشان بلند باشد، چنانچه علی سلط فرموده:

«ما ارئ شیئاً اضر بقلوب الرّجال من خفق النعال وراء ظهورهم». (۱)
یعنی: نمیبینم یا نمیدانم چیزی را که زیانش زیادتر باشد برای
قلبهای مردان از صدای کفشهائی [که] در پشت سرهایشان
حرکت میکنند.

سيزدهم: به دنبال صيد و شكار رفتن سبب قساوت قلب مي شود، چنانچه رسول خدا الم

چهاردهم: گوش دادن برای شنیدن صداهای لهو و سازها و غناء، چنانچه رسول خدا بی فرموده و از آن حضرت روایت شده.

پانزدهم: نشست و برخواست کردن با اغنیاء و ثرو تمندان، بنابر اخبار عدیده. شانزدهم: خلطه و آمیزش و صحبت زیاد کردن با زنان.

هفدهم: خنده زیاد کردن موجب قساوت قلب است، طبق اخبار وارده نبوی هوعلویه. هجدهم: ترک مجالست و همنشینی با علماء در مدّت چهل روز، چنانچه پیغمبر اکرم ﷺ فرموده:

«يا على إذا اتى على المؤمن اربعين صباحاً ولم يجلس العلماء، قسى قلبه و جرّ على الكبائر».

یعنی: یا علی، اگر چهل صباح بر مؤمن بگذرد وبا علماء ننشیند، قسی القلب و سنگدل می گردد و جری می شود بر گناهان کبیره. نوزدهم: اخذ به رأی زنها و به رأی آنها عمل کردن.

بیستم: ترک کردن ذکر خدا، چنانچه خدای تعالی به موسی خطاب فرموده:

«یا موسی! لأ تدع ذكری علی كل حال ان ترك ذكری یقسی القلوب». (۲)

۱۔ تنبیه الخواطر، ج ۱، ص ۷۳. ۲۔الکافی، ج ۲، ص ۴۹۷؛ بحارالأنوار، ج ۱۳، ص ۳۴۲.



یعنی: ای موسی! وا مگذار یاد کردن مرا در هر حال، که ترک کردن ذکر من دلها را سخت میکند.

بیست و یکم: سخنان لغو و بیهوده گفتن که فائدهای نداشته باشد در حدیث قدسی وارد شده.

بیست و دوم: زیاد سخن گفتن، از عیسی روح الله است که فرموده:

«لا تکثرواکلامکم فتقسو قلوبکم و منکثر کلامه قلٌ عقله و قسی قلبه».(۱)

یعنی: زیاد سخن نگویید که دلها را سنگ و سخت میکند، و کسی که زیاد سخن گوید عقل او کم می شود و دل او سخت می شود. بیست و سوم: تأخیر انداختن نمازها را از اوقات خود بدون عذر شرعی، پیغمبر اکرم فرموده: تأخیر انداختن نماز را از وقت، قساوت قلب می آورد.

بیست و چهارم: دل را در حال نماز گذاردن به جای دیگر و چیز دیگر تو جه دادن، چنانچه در حدیث وارد شده ایجاد قساوت قلب میکند.

بیست پنجم: زیاد خوردن و زیاد آشامیدن قساوت قلب می آورد، چنانچه در حدیث آمده که فرمود:

«لا تميتوا القلوب بكثرة الطعام و الشراب فإن القلب يموت كالزرع إذا اكثر عليه الماء». (٢)

یعنی: نمی رانید دل ها را به خور دنی زیاد و آشامیدنی زیاد، زیراکه دل مانند زرع است که از آب دادن زیاد فاسد می شود.

بیست و ششم: در حال سیری و اشتهای طعام نداشتن، طعام خوردن موجب قساوت قلب است، چنانچه در حدیث وارد شده.

بيست وهفتم: زياد گوشت خوردن قساوت قلب مي آورد.

بیست و هشتم: خوابیدن بعد از خوردن طعام، چنانچه روایت شده که امام الله

۱-بحارالأنوار، ج ۱۴، ص ۳۲۴ و ج ۷۱، ص ۲۸۱. ۲ـ تنبيه الخواطر، ج ۱، ص ۵۴؛ شرح نهج البلاغه، ج ۱۹، ص ۱۸۴.



فرموده:

«أذيبوا طعامكم بذكر الله تعالى و لا تناموا عليها فتقسوا». (١) يعنى: آب كنيد طعامى راكه خورديد به ذكر خداى تعالى و پس از خوردن طعام بلافاصله نخوابيد كه قساوت مى آورد.

بیست و نهم: در حال سیری که اشتهای به طعام نیست طعام خوردن که آن موجب قساوت قلب است، چنانچه از معصوم الله روایت شده.

سیام: ریختن خاک بر قبر صاحب رَحِم یعنی: خویشاوندان رحمی، بنابر روایت حضرت صادق ﷺ که فرموده:

«انماکم أن تطرحوا التراب على ذوى أرحامكم، فـإن ذلك يـورث القسوة، و من قسى قلبه بعد من ربّه». (٢)

یعنی: نهی میکنم شما را از ریختن خاک بر روی خویشان خود که رخمهای شمایند که آن موجب قساوت قلب می شود، و کسی که قلب او قساوت گرفت از پروردگار خود دور می شود.

دانسته باد که زشت تر و قبیح تر تمام مرضهای قلب، مرض قساوت قلب است که سبب می شود برای محروم شدن از خیرات و سعادات دنیویه و اخرویه و دوری از رحمت خدای تعالی و نزدیکی به سخط و غضب او، باید پناه برد به خدا، چنانچه در روایت است که امام ﷺ فرموده:

«ما غضب الله على قوم و لا انصرف رحمته عنهم الآ لقساوتهم». (٣) يعنى: غضب نكرده است خدا بر قومى و منصرف نشده است رحمت او از ايشان، مگر به جهت قساوت و سنگدلى ايشان.

و فرمود:

«ما مرض قلب اشد من القسوة». (۴)

<sup>1-</sup> بحار الأنوار، ج ۵۹، ص ۲۶۷؛ مستدرك الوسائل، ج ۱۲، ص ۹۴. ۲- بحار الأنوار، ج ۷۹، ص ۱۴؛ مستدرك الوسائل، ج ۱۲، ص ۹۵. ۳- الفصول المهمة، ص ۴۲. ۲- بحار الأنوار، ج ۶۵ ص ۳۳۷؛ مستدرك الوسائل، ج ۱۲، ص ۹۴.



یعنی: مریض نمی شود به مرضی که سخت تر از قساوت باشد.

و فرمود:

«ما ضرب عبد بعقوبة اعظم من قسوة القلب». (۱) یعنی: زده نمی شود بنده به عقوبتی که بزرگتر از قساوت قلب باشد.

### علاج مرض قساوت قلب

بدانکه بنابر آنچه در اخبار صادره از ائمه اطهار سلام الله علیهم ذکر شده، دفع این مرض هلاک کننده به چند چیز میشود:

اول: فرمایش نبوی است به امیر مؤمنان که فرموده:

«یا علی، خمسة تجلوا القلب و تذهب القساوة: مجالسة العلماء و مسح رأس الیتیم و کثرة الاستغفار و سهر الکثیر و الصّوم بالنهار». (۲) فرموده: یا علی، پنج چیز است که قلب را جلا می دهد: نشستن با علماء و دست کشیدن به سر یتیم وبسیار طلب آمرزش کردن در اوقات سحرها و شب بیدار بودن و کم خوابیدن و روزه گرفتن در روز.

«يا على، تنور القلب قرأته قل هو الله احد».

یعنی: قلب را نورانی میکند، خواندن سوره قل هو الله احد. «و قلة الأكل و مجالسة العلماء و أكل حباب الغلات». (۲) و كم خوردن دانه های حبوبات.

<sup>1-</sup> تحف العقول، ص ٢٩۶؛ مستدرك الوسائل، ج ١٢، ص ٩٣. ٢- تحف العقول، ص ٢٩۶؛ بحار الأنوار، ج ٧٨، ص ١٧۶. ٣- مو اعظ العدديه، ص ٢٥٨.



### فصل چهارم

## گریه از خوف خدا وگریه در محبّت به خدا

بدانکه بالاترین اقسام گریه، یکی گریستن از خوف خدا و دیگر گریستن در مصائب اولیاء خدا به تخصیص ائمه هدی ـ صلوات الله علیهم اجمعین ـ و بالخصوص مصائب حضرت سیدالشهداء ابی عبدالله الحسین ـ علیه الصلوة و السلام ـ [میباشد] هر چند این دو نوع گریه در اجر و ثواب با هم شرکت دارند و هر دو محبوب و موجب رضایت و خشنودی خدای تعالی است، امّا در اینکه کدام یک از این دو نوع گریه در نزد خدا محبوب تر و فضیلتش از دیگری بیشتر و در اثر آن تقرّب به خدای تعالی و ثوابهایی که به سبب آن بر گریه کننده داده می شود بر تر و بالاتر است، می گوییم: اگر چه این دو نوع کاشف است از ایمان گریه کننده است؛ ولی نکته اینست که نسبت به این دو نوع کاشف است که در گریه خوف کردن گریه افضلیت هر کدام بر دیگری حکم کنیم، و آن این است که در گریه خوف کردن گریه کننده، برای خود گریه کردن است، و در مصائب حضرت سیدالشهداء، خدا را در کننده برای خود گریه کردن است، بلکه محض برای خدا گریه کردن است.

واها نسبت به این محریه که از سوزش دل و رقّت قلب و محبّت و معرفت و اخلاص به ولیّ خدا حسین الله به خصوص، یا همه اثمّه طاهرین الله و یا سایر اولیاء خدا، یا فقط و فقط گریه خالص برای محبّت به خدا باشد. در اینجا سزاوار است که به ذکر مطالبی چند، عنان قلم را رها کنم و به نقل نکاتی چند که مورد تنبیه و روشنی قلب است بسط کلام دهم:

نکته اولی: بدانکه مستحق محبت و دوستی و عشق به او ورزیدن، اوّلاً و بالذّات ذات اقدس احدیّت ـ جلّت عظمته ـ است که ذاتاً تمام موجبات و اسباب دوست داشتن در او جمع است و بس، هر چند در غیر او هم وجود داشته باشد که نسبت همه آنها به خدای تعالی ذاتی او است، و نسبت به غیر عارضی است. زیراکه خدای عزّوجلّ جمال و جلال و کمالش همه عین ذات او است و زائد بر ذاتش



نیست، و همچنین محبت او هم ناشی از صفت جمال است که نیز عین ذات او است، و آنچه غیر از آن است، درخشندگی نور او و رشحات وجود او و ظلال همویّت او است. و بدانکه محبّت سرّی است پنهانی، و امری است ذوقی و وجدانی، تا آدمی شربت آن را نجشد نداند و بیان آن را نتواند.

همانا علم و شعور به دو وجه تعلّق می گیرد:

یکی به حصول ظلّ و صورت معلومات، چنانچه وقتی گفته می شود: حسن یا حسین و امثال این دو، در ذهن صورتی حاصل می شود که به آن صورت از غیر تمییز داده می شود.

و یکی به حضور ذوات معلومات، مانند: علم پیدا کردن به گرسنگی یا تشنگی یا سیری و سیرابی و شهوت و غضب و دوستی و دشمنی، بعد از اینکه نفس مقصف به آنها شود.

این نحوه از علم، علمی است ذوقی و ادراکی و وجدانی، و شکّی نیست که راه یافتن و حضور محبّت در دل و شعور به آن پیدا کردن به طریق اول که از کسی بشنوی یا در کتابی ببینی و بخوانی یا در پیش خود فکر کنی، موجب سعادت و کرامتی نمی شود، بلکه سعادت و خوشبختی دو جهانی و کرامت همیشگی در آن است که به صفا جبلی و استعداد اصلی و دوام سعی و کوشش، خود را مورد الطاف الهیّه و محل فیوضات و جذبات ربّانیّه قرار دهی، و موانع مادّی و شهوانی و هواهای نفسانی را از خود بیرون و دور کنی تا خدای تعالی چاشنی محبّت خود را به تو بچشاند، چنانچه در این باب شاعر گفته است:

ز خویش گم شو و آنگه خدای را میجو

که واجب است ز خودگم شدن خداجو را

و نیز گفته:

چو کُشتی نفس خود را میکنی قـدر و خـطر پـیدا

صدف را چون شکستی می شود از وی گهر پیدا



خداجوئی ز اسباب جهان قطع نظر میکن شکوفه جون فرو ریزد از او گردد شهر بیدا

#### کلید درهای سعادت

روشن و آشکار است که آنچه انسان را به مرتبه کمال می رساند، محبّت خدای تعالی است که کلید در های سعادت و سرمایه رسیدن به مقاصد است، در حدیث است که: حضرت عیسی علی نبیّنا و آله و علیه الملام گذشت به سه نفر که بدن هاشان کاهیده و رنگهاشان پریده بود. از آنها پرسید که: چه چیز شما را این طور رنجور کرده؟ گفتند: ترس از آتش. فرمود: حقّ است بر خدا که ایمن سازد ترسنده را. پس گذشت به سه نفر دیگر که کاهیده گی بدن هاشان بیشتر و رنگهاشان بریده تر بود، فرمود: چه چیز شما را چنین فرسوده کرده؟ گفتند: شوق بهشت. فرمود: حقّ است بر خدا که عطاکند به شما آنچه را که امیدوارید.

پس گذشت به سه نفر دیگر که کاهیده تر و پریشان حال تر بودند، به نحوی که گویا بر صورتهای ایشان آینهای از نور بود، فرمود: چه چیز شما را چنین کرده؟ گفتند: محبّت خدا. فرمود دو مرتبه: شمائید مقرّبان، شمائید مقرّبان به خدا. (۱)

حضرت صادق الله فرموده: دوستی خدا، چون به خانه دل پرتو افکند، او را از هر ذکری و فکری خالی سازد و از هر یادی به جز یاد خدا نپردازد، نه به چیزی مشغول می گردد و نه به جز یاد خدا چیزی به یاد آرد. (۲)

. و بدانکه اگر کسی محبّت خدا را در دل گرفت، نشانهاش این است که از بـرای محبّت بالاترین لذّتها وصل محبوب و تقرّب پیدا کردن به او است و یاری خواستن از او به لسان حال و مقال مفاد این بیت را که گفتهام در نظر گیرد:

از تو، تو را می طلبم ای حبیب نصر من الله و فتح قریب و دشوار تر از تمام دشواری ها و تلخ تر از تمام تلخی ها، دوری و جدائی از

۱ ـ تنبيه الخواطر، ج ۱، ص ٢٣؛ شرح نهج البلاغه، ج ۱، ص ١٥٥. ٢ ـ الكافى، ج ٢، ص ١٣٠؛ بحار الأنوار، ج ٧٣، ص ٥٤.

محبوب است. پیش خودت فکر کن که امام المتقین و قبلة العارفین و قدوة المحبّین امیرالمؤمنین در دعائی که به کمیل بن زیاد تعلیم داده، از جمله فقراتش ایس جمله است که در مقام مناجات با خدا عرض می کند:

«فهبنی یا إلهی، و سیّدی و مولای، صبرت علیٰ عذابک، فکیف أصبر علیٰ فِراتک». (۱)

یعنی: ای خدای من و آقای من و مولای من، گیرم که بتوانم صبر کنم بر عذاب تو، پس چگونه توانم صبر کرد بر جدائی و فراق تو.

این است سر آنچه خاتم الأنبیاء ﷺ فرمود در بیان حال شهداء کربلا، بنابه روایت حضرت امام محمد باقر از جد بزرگوارش حضرت سیدالشهداء ﷺ در شب عاشورا، در خبر مفصلی که این جمله از آن است از رسول خدا ﷺ که فرمود:

«لأ تجدون الم مسّ الحديد». (٢)

یعنی: نمی یابند و درک نمی کنند الم و درد شمشیر را.

#### عبادت کنندگان سه دستهاند

روایت شده که عبادت کنندگان سه دستهاند:

دسته اول: کسانی هستند که خدا را عبادت میکنند از ترس عذاب و آتش جهنم. دسته دوم: کسانی هستند که خدا را عبادت میکنند برای طلب ثواب.

[دسته] اول عبادتشان عبادت غلامان است، و [دسته] دوم عبادت مزدوران است.

وافا دستهٔ سوم: آنها کسانی هستند که عبادتشان عبادت آزاد مردانست، که زبان حالشان این است:

نه جنّت جویم و نی حور و نه اَنهار میخواهم . . .

به تو ارزانی ای زاهد که من دیدار میخواهم

<sup>1</sup>\_مصباح المتهجد، ص ۱۹۴۷ اقبال الأعمال، ص ۲۲۲. ٢\_الخرائج و الجرائح، ج ٢، ص ١٤٨٨ بحار الأنوار، ج ۴۵، ص ٨٠.



پيغمبر اكرم تَتَلِيُّةٌ فرموده:

«أُعبد الله في الرّضا فان لم تستطع ففي الصّبر على ما تكره خير (١) لثير». (١)

یعنی: بندگی کن خدای را در حالتی که خوشنود و راضی باشی و اگر طاقت آن را نداری در صبر کردن بر آنچه مکروه خاطرتست، خیر بسیاری است.

## در بیان محبت با خدا و نشانهٔ آن

پس بدانکه صفت رضا از آثار محبّت است، و ثمره آن درخت پاکیزه اکسیر اعظمی است که بنده را به مرتبه قرب و لقاء رحمت الهی میرساند. پس رضا بدون محبّت صورت نمی گیرد و محبّ کسی است که به آنچه محبوب بخواهد راضی باشد و هوای خود را قدای خواسته محبوب گرداند و میل و خواهش خود را تابع آنچه که محبوب می خواهد قرار دهد و زبان حال و قالش این باشد:

اگر از تست به شادی نفروشم غم را.

عربيتة:

أريد وصاله و يريد هجرى فاترک ما اريد لما يريد (٢) يعنى: من خواهش وصال محبوب را دارم، و او طالب دورى از من است. پس خواهش او را پذيرفتم و از خواهش خود صرف نظر كردم، براى رضاى او.

یار آن بود که صبر کند بر جفای یار ترک رضای خویش کند بر رضای یار از حضرت امام صادق بر وایت شده که فرموده: چون دوستی خدا به خلو تخانه دل پر تو افکند او را از هر فکری باز می دارد و از هر خیالی جز خیال او خود را خالی

٢- نهج السعادة، ج٧، ص٢٠٥.

١- تنبيه الخواطر، ج ١، ص ٩٩.



میکند، و یاد چیزی نمیکند به جز یاد خدا.(۱)

و سرّ آن این است که از برای محبّت بالاترین لذّتها، لذّت وصل محبوب است و نزدیک شدن به او و تلخ ترین تمام تلخی ها، تلخی دوری و جدائی از او است. منسوب به حضرت سیّدالشهداء علی است که فرموده:

و ایتمت العیال لکی اراک لما حن الفؤاد الی سِواکا(۲) تركت الخلق طرّاً في هَوٰاكا فلو قـطّعتني فـي الحبّ ارباً

#### نشانه محبت با خدا

حضرت زین العابدین الله در مناجات نهم عرض می کند: خدای من! کیست که شیرینی محبّت تو را چشیده باشد و عوض از تو محبّت دیگری را در دل گیرد، و کیست که انس به قرب تو گرفته باشد و میل به جدائی از تو پیدا کند. (۲)

و در مناجات یازدهم عرض می کند که: ای خدا! سوزش دل مرا خنک نمی سازد مگر زلال و صال تو، و شعله کانون سینه مرا فرو نمی نشاند مگر لقای تو، و آتش اشتیاق مرا خاموش نمی کند مگر دیدار تو، و اضطراب من ساکن نمی گردد مگر در کوی تو، و اندوه مرا زائل نمی کند مگر نسیم گلشن تو، و بیماری مرا شفا نمی بخشد مگر دوای مرحمت تو، و غم مرا تسلی نمی دهد به جز قرب آستانه تو، و جراحت سینه من بهبودی حاصل نمی کند مگر به مرهم لطف تو، و زنگ آیسینه دل مرا نمی زداید مگر صیقل عفو تو. (۱)

بدانکه عبادت خودبینی و خودخواهی با عبادت خدابینی و خداخواهی با هم فرق دارد و هیچ نسبتی با هم ندارد. خدا طلب را به بهشت طلب و راحت طلب فرق دارد. هرگاه عبادت کننده لذّت بهشت را در نظر گیرد یاعذاب دوزخ را به نظر آورد، حقیقت خود را دیده و راحت خود را طلبیده، این کجا و خدا دیدن کیجا. پس

١- الكافى، ج٢. ص ١٣٠؛ بحار الأنوار، ج٧٠، ص٥٥.

٢- تاريخ مدينة دمشق، ج٤، ص٣٠٤. ٣- الصحيفة الـجادية الجامعة، ص١٩٠؛ بحار الأنوار، ج٩، ص١٢.

٢-الصحيفة السجادية الجامعة، ص١٩٢؛ بحار الأنوار، ج٨٨، ص١٢٩.



باید دانست و شکی در آن نیست که خودبین، خدابین نیست و خدابین، خودبین نخواهد بود. بعضی در آئینه نگاه میکنند که خود را ببینند و بعضی آئینه را میخواهند ببینند، نه خود را. پس توحید کامل آن است که شخص خدابین باشد، نه خودبین.

حاصل آنکه، اخلاصی که در عمل معتبر است، آنست که عمل را خالص برای خدا بجا آورند و نظر به ثواب و جزا نداشته باشند که عمل مقرّبین درگاه خدا بر همین بوده، امّا باکمال تأسّف باید این بنده شرمنده گنه کار تبه کردار با نهایت شرمساری نسبت به حال خود به شعر شاعر عارف تمثّل جویم و بگویم:

م امّا چه چاره با بخت گمراه

آئین تـقوی مـا نـیز دانـیم

#### نتيجه محبت با خدا

نکته دوم: روشن و واضح است که در پیشگاه الهی کسی شایسته قرب و احسان و سزاوار نوازش و اکرام است که حقیقتاً خدا را دوست بدارد، نه به زبان بازی. و همچنین در پیشگاه او کسی سزاوار دور بودن از او و شایسته عذاب و سیاست و انتقام است که از نعمت محبّت خدا محروم و بی بهره باشد، هر چند به دروغ اظهار دوست داشتن خدا را به زبان آورد، چنانچه خدای تعالی حال و مال این دو دسته را بیان فرموده، نسبت به دسته اوّل فرموده:

﴿يحبّهم و يحبونه﴾ (١) ﴿و الذين امنوا اشدّ حبّالله﴾. (٢)

یعنی: خدا دوست می دارد ایشان را و ایشان هم دوست می دارند او را، و آن کسانی که ایمان آورده اند، محبّت ایشان شدیدتر است.

و نیز در آیه ۶۵ از سوره یونس فرموده:

﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَ كَانُوا يَتَّقُونَ، لَهُمُ الْبُشْرِيٰ فِي الْحَيْوةِ الْدُّنْيَا وَ فِي الْآخِرَةِ﴾.

یعنی: آن کسانی که ایمان آوردند و پرهیزکار بودند برای ایشان بشارت است در زندگانی دنیا و آخرت.

۲\_سورهٔ بقره، آیه ۱۶۵.

١ ـ سوره مائده، آيه ٥٤.

و امّا نسبت به دسته دوّم، در سوره فصّلت آیه ۲۸ فرموده:

﴿ ذَٰلِکَ جَزَٰاءُ اَعْدَاءِ اللّٰہِ النّٰارُ لَهُمْ فِيهَا دَارُالْخُلْدِ جَـزَاءَ بِـمَا كَـانُوا بِآيَاتِنَا يَحْجَدُونَ﴾.

یعنی: آن است مزد دشمنان خدا که آتش مخصوص ایشان است که در آنجاویدان میمانند، به سبب اینکه کسانی بودند که نشانههای ما را انکار میکنند.

### علت تامه محبت خدا

پس بدانکه محبّت خدا علّت تامّه است برای استحقاق جزای خیر و نیکی، و در حدیث هم روایت شده که آنچه از فیضهای الهیّه در دار دنیا به خلق می رسد، تمام آنها به برکت اهل ایمان است، که دارای محبّت خدا می باشند و اگر وجود اهل ایمان نبود نعمتی بر اهل زمین نازل نمی شد.

و عداوت علّت تامّه است از برای استحقاق جزای بدو. امام ﷺ فرموده که: اگر دنیا را به اندازه بال پشهای نزد خدای تعالی مرتبهای بود شربت آبی خدا به کفّار نمی داد. (۱)

#### معامله خدا با دوستان

وبدانکه خدای تعالی اگر وقتی مؤمنی رادر دنیا مبتلاکند یا در آخرت او را عذاب کند، در حقیقت عذاب نیست، بلکه برای تکمیل و تطهیر و تصفیه است تا پاک و پاکیزه شود و قابل رفتن به بهشت و جاویدان ماندن در آنجا شود و در کمال راحت و متنعم به نعمتهای بهشتی گردد، چنانچه رسول خدا بیکیانهٔ فرموده که:

«قال الله تعالى: ما من عبد أريد أن أدخله الجنّة إلاّ ابتليته فى جسده، فإن كان ذلك كفّارة لذنوبه و إلاّ شددت عليه عند موته حتّى يأتى و لأ ذنب له، ثمّ أدخله الجنّة». (٢)

۱-کنز العمال، ج۳، ص۲۱۳ ح ۴۲۱۱؛ الطبقات الکبری، ج۱، ص۴۶۶. ۲-الکافی، ج۲، ص ۴۴۶؛ بحار الأنوار، ج۶، ص۱۷۲.



یعنی: نیست بنده ای که بخواهم او را داخل بهشت کنم مگر اینکه جسد او را مبتلا می کنم. پس اگر آن ابتلاء، کفّاره گناهان او شد شد و الا وقت مردن به او سخت می گیرم تا بیاید در حالی که هیچ گناهی بر او نباشد، پس از آن او را داخل بهشت می کنم.

و در روایت دیگر فرموده است:

«قال الله تعالى: وعزّتى و جلالى لأ اخرج عبداً من الدّنيا و أريد أن ارحمه حتى أستوفى من كلّ خطيئة عملها، إمّا بسقم فى جسد، و إمّا بضيق فى رزقه و إمّا بخوف فى دنياه، فإن بقيت عليه بقيّة شددت عليه الموت». (١)

یعنی: فرمود خدای تعالی: به عزّت و جلال خودم سوگند که بیرون نمی برم بنده ای را از دنیا، که می خواهم او را رحمت کنم تا اینکه پاک شود از هر گناهی که کرده است. یا بیماری که در جسد او عارض شود یابه تنگ شدن روزی او یا به ترسی که در دنیا عارض او شود. واگر چیزی از گناه بر او باقی ماند، سخت می گیرم بر او مردن را.

### معامله خدا با دشمنان

پس بدانکه از ضروریّات دین است که بنده مؤمن گناهکار اگر برای پاک شدن او از گناهان داخل آتش هم بشود، نظر به محبّتی که به خدا دارد در آتش جاویدان نخواهد ماند، زیراکه هرچه باشد دوست است و مستحق احسان است، بلکه احسان وجود نیافته مگر برای او و امثال او.

و اگر کافری را نعمت و راحت دهد، در حقیقت راحتی برای او نیست، بلکه برای امتحان و خذلان و خاری او است تا به خود مشغول گردد و به گناهان خود ادامه بدهد و استحقاق کامل برای رفتن به جهنم و عذاب شدید آن پیدا کند، که آن برای دشمنان خدا و دشمنان دوستان او مهیا است.

قال الله تعالى: ﴿ أَيَحْسَبُونَ أَنَّمَا نُمِدُّهُم بِهِ مِن مَّالٍ وَ بَنِينَ، نُسْارِعُ

١- الكافى، ج ٢، ص ٤٢٤؛ ارشاد القلوب، ص ١٨١.

# لَهُمْ فِي الْخَيْرَاتِ بَل لا يَشْعُرُونَ ﴾. (١)

یعنی: آیاگمان میکنند دشمنان که مدد میکنیم ایشان را به آن، از مال و اولاد می شتابیم برای ایشان به نیکیها، بلکه شعور ندارند. یعنی: گمانشان بی جا است.

و نیز خدای تعالی فرموده:

﴿ وَ لَا يَحْسَبَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ خَيْرٌ لِأَنْفُسِهِمْ إِنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ لِيَزْدَادُوا إِثْماً وَ لَهُمْ عَذَابٌ مُّهِينٌ ﴾. (٢)

یعنی: و باید البته البته گمان نکنند آنهائی که کافر شدند، غیر از این نیست که ما این مهلتی که به ایشان میدهیم، نیکی ایست که برای ایشان است. جز این نیست که این مهلتی که به ایشان داده ایم برای آن است که گناه زیاد کنند و بر ایشان است عذابی که خوارکننده است.

و نیز در احادیث قدسیّه است که خدای عزّ و جلّ فرموده است:

«و عزتى و جلالى لأ أخرج عبداً من الدّنيا و أنا أريد أن اعذّبه حتّى او فيه كلّ حسنة عملها امّا بسعة فى رزقه و امّا بصحّة فى جسمه و امّا بأمن فى دنياه و ان بقيت عليه بقيّة هوّنت عليه به الموت». (٢)

یعنی: سوگند به عزّت و جلال خودم که بیرون نمی برم بنده را از دنیا که من می خواهم او را عذاب کنم تا اینکه وفاکنم به او هر نیکی ای را که کرده، یا به گشایش در روزی او، یا به صحّت دادن جسم او، و یا به ایمنی در دنیای او و اگر بقیه ای هم بر او از کارهای خوب او باقیمانده به سبب آن بقیه آسان می کنم برای او مردن را.

«و قال: ما من عبد أريد أن ادخله النّار إلاّ صححت له جسمه فإن كان ذلك تماماً لطلبه عندى، و الاّ آمنت خوفه من سلطانه، فإن كان تماماً لطلبه عندى، و الاّ هوّنت عليه الموت حتّى يأتينى، و لا حسنة له ثمّ أدخله

۱-سوره مؤمنون، آیه ۵۶ و ۵۵. ۲-سوره آل عمران، آیه ۱۷۸. ۲- الکافی، ج ۲، ص ۴۴۴؛ ارشاد القلوب، ص ۱۸۶.



النار».<sup>(۱)</sup>

یعنی: فرمود: نیست بنده ای که بخواهم او را داخل آتش کنم مگر اینکه جسم او را صحّت می دهم، برای اینکه طلبی که نزد من دارد تمام داده باشم، و اگر طلب او تمام داده نشده باشد او را آمان می دهم از سلطه و قدرتی که دارد و اگر باز طلب او تمام نشده باشد نزد من، مردن را بر او آسان می کنم تا آنکه وارد شود بر من، در حالتی که دارای حسنه ای نباشد. پس او را داخل در آتش نمایم.

### روایتی لطیف از امام صادق ﷺ

در کتاب کافی و بعض دیگر از کتب معتبره از حضرت صادق الم روایت کرده اند حدیثی را که حاصلش این است که: خدای تعالی دو ملک را فرستاد به سوی زمین. آن دو ملک در هوا با یکدیگر ملاقات کردند و از هم سؤال کردند. یکی از آن دو گفت که: من در امر عجیبی بودم، و آن این است که سلطانی که در طول عمرش در بت پرستی است مریض شده و مرضش شدید گشته. اطباء گفته اند که: علاج آن منحصر است به ماهی ای که در این ایّام در دسترس نیست و صید کردن آن ممکن نمی باشد. پس آن سلطان بعضی از خدام خود را فرستاد بروند شاید آن ماهی را پیدا کنند و صید نمایند. خدای تعالی مرا امر فرمود که ماهی را از محل خود بیاورم و در صید ایشان بیندازم. پس آن را برای سلطان صید کردند و بردند، چون سلطان آن ماهی را خورد آسوده شد.

آن ملک دیگر گفت: امر من عجیب تر است. مردی صالح عابد در فلان شهر که هر روز صائم است برای افطار خود غذائی تهیّه کرده و مشغول پختن آن است، خدای متعال مرا امر فرموده بروم دیگ او را سرنگون کنم تا بی افطار بماند و با همان حال فردایش روزه بگیرد.

پس آن دو ملک بالا رفتند به محل خود و عرضه داشتند که: خدایا حکمت در این دو فرمان نسبت به این دو نفر چه بـوده؟ خـدای تـعالی فـرمود: چـون آن کـافر

١ الكافى، ج ٢، ص ٤٤٤؛ ارشاد القلوب، ص١٨٥.

کارهای خیری میکرد و رعیت پرور و با عدالت بود، خواستم جزای اعمالش را در دنیا داده باشم به طور کامل و تمام، تا پس از مردن بر من حجّتی نداشته باشد.

و امًا آن مؤمن، برای کفّاره گناهانش خواستم از گناهانش پاک و پاکیزه شود و به سوی من آید و او را در جوار رحمت خود جای دهم. زیرا که شایسته آن کافر جز عذاب و نقمت نیست، و شایسته این مؤمن جز احسان و رحمت نمی باشد.

## ثواب گریه به قدر معرفت گرینده داده خواهد شد

نکته سوم: بدانکه اخباری که در فضیلت و اجر و ثوابی که بر گریه در مصائب حضرت أبی عبدالله الحسین الله وارد شده، هر چند بسیاری از آن عمومیّت دارد و مطلق است، لکن حمل کرده می شود بر کسانی که دارای معرفت در حق خانواده آل محمّد الله می معرفت در حق خانواده آل محمّد الله می معرفت و دارای و لایت و محبّت ایشانند. زیرا که گریستن بر ایشان مانند سایر عبادات شرعیّه است، چنانچه هیچ عملی و عبادتی بر وجه حقیقت عبادت نیست که موجب اجر و ثواب گردد به نحوی که وعده داده شده، مگر اینکه دارای شرائط معتبره باشد هم در ظاهر و هم در باطن از داشتن معرفت در حق اهل دارای شرائت و واجب الاطاعة دانستن ایشان.

پس گریستن بر حسین الله هم بدون معرفت و ولایت پدر بزرگوارش و سایر ائمه ایک مردود و بی اثر است، بلکه مایه حسرت و اندوه خواهد بود و فضیلت و اجر و ثوابی نخواهد داشت و جز موجب ندامت و ملامت نیست، مانند: گریه اهل کوفه و کثیری از لشکر شقاوت اثر، پس از کشته شدن آن حضرت، و گریه عمر سعد و ابن زیاد و یزید پلید که لعنت خدا بر ایشان باد آبدالاً باد.

نکته چهارم: در بیان اشارتهای بلند مرتبه و بشارتهای گرانبهائی است که در بردارد مختصری از فضیلت و شرافت و برتری و زیادتی اجر و ثوابهائی که در گریه بر حضرت امام حسین الله ذکر شد، لکن باید دانست که زبانهای کلیّه بشر و درّاکه همه انسانها، عاجز است از درک ثوابها و فضیلتهائی که بر گریستن بر آن حضرت خدای تعالی مقرّر فرموده، به نحوی که احدی از عهده تقریر و احاطه آنها نمی تواند بر آید، هر چند همه دریاهائی که خدای تعالی آفریده است مداد شود و

همه درختان قلم گردد و همه انس و جنّ نويسنده شوند [و] از اول دنيا تا قيام قيامت گوينده باشند، البتّه به جائي نخواهند رسيد. چگونه زبان و قلم تواند از عهده تقرير و تحرير بر آيد يا عقلها و وهمها را مجال تصوّر و تصوير باشد، و حال آنكه به حدً و اندازه و مرتبهای نیست، با اینکه وفور اجر و ثواب به درجهایست که البته از این دریای بی پایان فیض، کسی محروم نمی ماند و با دست خالی بر نمی گردد، محققاً خدای تعالی گریه بر حضرت حسین الجلا را مایه نجات و سعادت تمام خلق و وسیله خلاصی همه گناهکاران قرار داده و سبب آزادی تمام روسیاهان است، و ایس چنین خاصیّت و فضیلت در هیچ عملی از شرعیّات و عبادتی از عبادات نیست و از تمام طاعتها ممتاز است برای خلاصی از عذاب قیامت و نجات از آتش در آخرت، راه واسع و اكسير اعظم است. و كسى كه داراي ولايت آل محمّد اللي است و در بجا آوردن عبادات واجبه تفريطي و تقصيري كرده، به اندازه آن تفريط و تقصير در این دنیای فانی به ابتلاءات سختی و شدّت و اِلّم و اندوه و ترس و امثال آنها مبتلا به بلا میشود به علّت آنچه نافرمانی و معصیتی که به سوء اختیار خودش برای خود مهیّا کرده تا برسد به مرتبهای که در تمام تکالیف و عبادات مقصّر بوده، در هنگام مردن و عالم قبر و برزخ و قيامت، عذاب و سختي و رنج و إلّـم و تعب خواهد دید، و اگر باز هم عقوبت معصیت او جبران نشد او را داخل آتش میکنند تا تصفیه شود. پس از آن او را از عذاب آتش نجات داده داخل بهشت می نمایند، بر خلاف كفَّار و مشركين و منافقين كه أنها در جهنِّم جاويد خواهند ماند أبدالآباد.

و بسا می شود که دوست گناهکار در اثر گریه بر حسین الله در حال احتضار و پس از مردن تا روز قیامت در تمام مواقف، وقتی که همه مردمان ترسانند او در کمال راحت و آسایش باشد، طبق اخبار و احادیثی که بعضی از آنها قبلاً ذکر شد.

پس ای گریه کننده بر مصائب جانسوز حضرت سرور شهیدان حسین الله ، مژده باد تو را به این کلید باب نجات و سعادت که همه انبیاء و مرسلین و ملائکه مقربین در اثر قبول ولایت آل محمد و به تخصیص، جهت محزون و غمناک شدن و گریستن در مصائب آن حضرت، نیاز مند به این عبادت بزرگ که اعظم از همه طاعات و عبادات است بوده اند، چنانچه اندکی از بسیار آن را در این اوراق به معرض عرض می گذارم.



# باب چہارم

در بیان گریه انبیاء بر اَن حضرت و خبر دادن خدا ایشان را از شهادت و مظلومیّت و بیکسی و تشنگی اَن بزرگوار

### حديث اول

در تفسیر فرموده خدای تعالی که گفته: ﴿فَتَلَقَیٰ آدَمُ مِن رَبِّهِ کَلِماتِ ﴾ (۱) ـ تا آخر آیه ـ در حدیث وارد شده که: چون خدای تعالی خواست که توبه آدم را قبول کند، جبرئیل را به نزد او فرستاد تا به او تعلیم دهد که بگوید:

«يا حميد بحق محمد، يا على بحق على، يا فاطر بحق فاطمة، يا محسن بحق الحسن، ياقديم الإحسان بحق الحسين و منك الإحسان». (٢)

از کتاب در الثمین نقل شده که: چون کلام جبرئیل به نام نامی حسین علیه رسید و نام مبارکش را بر زبان آورد، آدم علیه از شنیدم آن دلش شکست و اشکش جاری شد. سبب آن را از جبرئیل پرسید در جواب او گفت:

«يا آدم، ولدك هذا يصاب بمصيبة تصغر عندها المصائب».

یعنی: ای آدم، این فرزند تو مصیبت زده می شود به مصیبتی که کوچک باشد در نزد آن همه مصیبتها.

آدم گفت: آن مصيبت چيست؟ فرمود: اي آدم

«يقتل عطشاناً غريباً وحيداً فريداً ليس له ناصر و لا معين، و لو تراه يا آدم يحول العطش بينه و بين السماء كالدخان، فلم يجبه أحد إلا بالسيوف،



و شرب الحتوف، فيذبح ذبح الشاة من قفاه، و ينهب رحله و تشهر رأوسهم في البلدان، و معهم النسوان، كذلك سبق في علم المنان، فبكى آدم و جبرئيل بكاء الثكلي». (١)

یعنی: این فرزند تو کشته می شود در حالتی که تشنه و از وطن دور افتاده و تنها و بی یاور باشد، و اگر می دیدی او را در حالی که تشنگی او حائل شود میان او و آسمان مانند دود سیاه از شدّت اِلّم تشنگی.

«و هو یقول: واعطشاه واقلّه ناصراه»؛ و او میگوید: آه از تشنگی و کسمی یساور. پس جواب او را نگوید احدی مگر با شمشیرها و شربتهای مرگ. پس با هسمین حالت سر او از قفا بریده می شود، مانند: بریده شدن سر گوسفند، و خیمه هایش را غارت می کنند و سر او و سرهای یارانش را بالای نیزه زنند و با زنانش در شهرها بگردانند. از پیش در علم خدای منان چنین گذشته است. پس حضرت آدم و جبر ئیل هر دو مانند زنی که فرزند جوانش مرده باشد گریه کردند.

و بنا به روایت دیگر سایر ملائکهای هم که آنجا بودند همه ایشان گریه کردند. و این واقعه در زمین عرفات بوده. و این گریه آدم سبب آمرزش او شد و چون در آن روز توبه او قبول شد، آن روز را عرفه نامید و آن مکان را عرفات گفتند.

# حديث دوم

## گریه ادم بر حسین

در کتاب عوالم و بعض کتب دیگر چنین روایت شده که: چون آدم الله به زمین هبوط کرد و بین او و حوّا جدایی افتاده بود و او را ندید، در طلب حوّا به اطراف زمین دور می زد، تا آنکه به زمین کربلا رسید. در آنجا بدون سبب غمناک و سینه او تنگ شد و در همان مکانی که جای کشته شدن حسین الله بود لغزید و به زمین افتاد و خون از پای او جاری شد. پس سر خود را به طرف آسمان بلند کرد و گفت:

١-بحار الأنوار، ج ٢٤، ص ٢٤٥؛ عوالم العلوم، ج ١٧، ص ١٠٤.

«الهى هل حدث منّى ذنب آخر فعاقبتنى به؟ فإنّى طفت جميع الأرض، و ما أصابنى سوء مثل ما أصابنى في هذه الأرض.

فأوحى الله تعالى إليه: يا آدم ما حدث منك ذنب، و لكن يقتل في هذه الأرض ولدك الحسين ظلماً، فسال دمك موافقة لدمه.

فقال آدم: يا ربّ أيكون الحسين نبيّاً؟ قال: لا، و لكنّه سبط النبى محمّد، و قال: من القاتل له؟ و قال: قاتله يزيد لعين أهل السّموات و الأرض. فقال آدم: أيّ شيءٍ أصنع يا جبرئيل؟ فقال: العنه يا آدم! فلعنه أربع مرّات و مشى خطوات إلى جبل عرفات فوجد حوّاء هناك». (١)

یعنی: ای خدای من، آیا از من گناه تازهای صادر شده که عقاب کردی مرا به جهت آن؟ من همه اطراف زمین را راه رفتم و به من کدورتی و ملالی نرسید مانند آنچه که دراین زمین رسید.

خدای تعالی وحی فرمود که: ای آدم، گناه تازهای نکردی، و لکن کشته می شود دراین زمین فرزند تو حسین از روی ظلم، پس خون تو جاری شد به جهت موافقت کردن با جاری شدن خون حسین.

حضرت آدم عرض کرد: الهی، آیا حسین پیغمبری است از پیغمبران؟ فرمود که: نه، لکن فرزند زاده محمّد مصطفی است. آدم پرسید: کیست کشنده او؟ ندا رسید که: لعنت کرده شده همه اهل آسمانها و زمین است. آدم از جبرئیل پرسید که: چکنم در این زمین؟ جبرئیل گفت که: لعن فرما بر یزید. آدم چهار مرتبه بر او لعن کرد و از آنجا در گذشت. پس از چند قدمی در کوه عرفات به حوّا رسید.

### حديث سوم

وقتی بوده که خداوند عالم به ملائکه فرمود: میخواهم در زمین خلیفه قرار دهم. چون دانستند که در این آفرینش، حسین کشته خواهد شد، از روی حزن و

١- بحار الأنوار، ج ٢٤، ص ٢٤٢؛ عوالم العلوم، ج ١٧، ص ١٠١.



اندوه عرض کردند: ﴿أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَ يَسْفِکُ الدِّمَاءَ﴾ (١). پس خطاب رسید به آنها که: ﴿إِنِّی أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾. (٢) یعنی: من میدانم آنچه راکه شما نمی دانید. کنایه و اشاره به اینکه اگرچه شهادت کلیه برای حسین ﷺ خواهد بود، و لیکن درجات رفیعه و ثمرات عظیمه و شفاعت کلیه نیز خواهد بود، هم در دنیا و هم در عوالم آخرت.

# **حدیث چهارم** دیدن أدم، انوار خمسه طیّبه را

حدیث گردش دادن جبرئیل آدم و حوّا را در بهشت به فرمان خدای تعالی و داخل قصر شدن و صورت فاطمه علی را بالای تخت با تاج و گردن بند و دو گوشواره دیدن در زیر قبّه ای از نور که زبان از بیان اوصاف هر یک از آنها عاجز است و از زیبائی حُسن آن صورت به آن عظمت و جلال متعجب شدن. و خبر دادن خدای عزّوجل ایشان را که: ای آدم، این است صورت فاطمه زهراء دختر پیغمبر آخر الزمان محمّد مصطفی، و عرض کردن آدم از تاجی که بر سر او و گردن بندی که در گوش او دیدند. و ندا دادن خدا به ایشان که تاج اشاره به پدر بزرگوار او، و گردن بند شوهر او علی بن ابی طالب، و دو گوشواره حسن و حسین دو فرزندان اویند. و نظر کردن آدم و دیدن پنج نور مقدّس که به دست قدرت الهی بر یکی از آنها نوشته:

«أنا المحمود و هذا محمّد».

و بر دیگری نقش است:

«أنا الأعلى و هذا علىّ بن أبي طالب».

و بر دیگری ثبت بود:

«أنا الفاطر و هذه فاطمة الزهراء».

و بر نور چهارم رقم شده بود:

۲-سوره بقره، آیه ۳۰.

١ ـ سوره بقره، آيه ٣٠.



«أنا المحسن و هذا الحسن».

و بر پنجمين مرقوم بودكه:

«منّى الاحسان و هذا الحسين المقتول». (١)

چنانچه این حدیث شریف در کتب عدیده روایت شده با تصریح به کشته شدن حضرت حسین الله.

### حديث ينجم

خبر كعب الحبر راجع به مصائب وكشته شدن حسين على

در خبر كعب الحبر است كه گفته:

«يا قوم، كأنكم تتعجّبون بما أحدثكم فيه من أمر الحسين؟ و ان الله لم يترك شيئاً كان أو يكون من اول الدهر إلى آخره الا و قد فسره لموسى، و ما من نسمة خلقت الا و قد رفعت إلى آدم في عالم الذر، و عرضت عليه، و لقد عرضت عليه، هذه الامّة و نظر إليها و إلى اختلافها و تكالبها على هذه الدنيا الدنية.

فقال آدم: يا ربّ ما لهذه الامّة الزكيّة و بلاء الدّنيا و هم أفضل الامم؟ فقال له: يا آدم، انّهم اختلفوا فاختلف قلوبهم، و سيظهرون الفساد فى الأرض كفساد القابيل قتل هابيل، و انّهم يقتلون فرخ حبيبى محمّد المصطفى. ثم مثل الآدم مقتل الحسين و مصرعه و وثوب أمّة جدّه عليه، فنظر إليهم فرءاهم مسودة وجوههم، فقال: يا ربّ ابسط عليهم الانتفاء كما قتلوا فرخ نبيّك الكريم عليه أفضل الصّلوة والسّلام». (٢)

یعنی: کعب گفت: ای گروه مردم، شما تعجّب میکنید از آنچه من درباره حسین گفتم؟ به خدا قسم که خدای تعالی نگذاشت از آنچه در عالم رخ می داد، مگر آنکه به پیغمبرش موسی اعلام نمود و قبل از او

۱-رواندي، قصص الأنبياء، ص ۴۷؛ بحارالأنوار، ج۲۷، ص۵. ۲-بحارالأنوار، ج ۴۵، ص ۳۱۶؛ عوالمالعلوم، ج۱۷، ص ۵۹۱.



نیز به آدم، آنچه از صلب او به وجود می آمدند بیان فرمود، و از اختلاف و نزاعی که میان اولاد او به هم می رسید، نیز اعلام کرد، و آدم عرض نمود در عالم ذرّ، و هر آینه عرضه داشت بر آدم این امّت را، و آدم نظر کرد به سوی آن و اختلافی که در میان آنها رخ می دهد و سگ صفتی که در این دنیای پست بینشان روی می دهد.

پس آدم عرض کرد: ای پروردگار من! برای چیست که ایس امّت پاکیزه به بلای دنیا مبتلا می شوند و حال آنکه افضل از همه امّتها می باشند؟ فرمود: ای آدم، از جهت اختلافی است که در میان آنها رخ می دهد و دلهایشان با همدیگر مختلف است، و زود باشد که فساد را آشکار کنند در روی زمین، مانند: فساد قابیل برای کشتن هابیل. و همانا می کشند آن امّت جگر گوشه حبیب من محمّد مصطفی را. پس قتلگاه حسین و مصرع او و قیام کردن و شوریدن امّت جدّ او را بر او به آدم نشان داد. چون بر آنها نگریست، دید روهای همه ایشان سیاه است. آدم عرض کرد: خدایا! همه آنها را نابود گردان، همچنان که می کشند جگر گوشه پیغمبر کریم تو را، که بر او است افضل همه درود و تحیّتهای پیوسته و جدا جدا.

### حديث ششم

### خبر کشتی ساختن نوح و خون بیرون امدن به نام حسین علیه

در بحار و غیره از کتاب خرائج و جرائح روایت کرده از کتاب تاریخ محمد نجار از پیغمبر اکرم ﷺ که فرمود:

«لمّا أراد الله أن يهلك قوم نوح، اوحى الله إليه أن شق ألّواح الساج، فلمّا شقّها لم يدر ما يصنع بها. فهبط جبرئيل فَاراهُ هيئة السفينة و معه تابوت بها مائة ألف مسمار فسمّر بالمسامير كلّها السفينة إلى أن بقيت خسمة مسمار فضرب بيده إلى مسمار فأشرق بيده، و أضاء كما يضىء

الكواكب الذى فى افق السماء فتحيّر النوح، فأنطق الله المسمار بلسان طلق ذلق. فقال: أنا اسم خير الانبياء محمّد بن عبدالله.

فهبط جبرئيل فقال له: يا جبرئيل! ما هذا المسمار الذى ما رأيت مثله؟ قال: هذا باسم سيّد الانبياء محمّد بن عبدالله اسمر على اوّلها على جانب السفينة الايمن.

ثم ضرب بيده إلى مسمار ثان فأشرق و أنار، فقال نوح: و ما هذا المسمار؟ فقال: هذه مسمار أخيه وابن عمّه سيّد الأوصياء على بن ابى طالب، فأسمره على جانب السفينة الأيسر في أوّلها.

ثم ضرب بيده إلى مسمار ثالث، فزهر و أشرق و أنار، فقال جبرئيل: هذا مسمار فاطمة، فأسمره إلى جانب مسمار أبيه.

ثم ضرب بيده إلى مسمار رابع، فزهر و أنار، فقال جبرئيل: هذا مسمار الحسن، فأسمر إلى جانب مسمار أبيه.

ثم ضرب بيده الى مسمار خامس، فزهر وأنار و أظهر النداوة. فقال: هذا الدَّم، فذكر قصّة الحسين و ما تعمل الامّه به؛ فلعن الله قاتله و ظالمه و و خاذله». (١)

یعنی: چون خواست خدا هلاک کند قوم نوح را، فرمان داد به او که لوحهای درخت ساج را بشکافد. پس نوح آنها را شکافت، و نمی دانست که با آنها چه صنعتی کند. در آن حال جبرئیل فرود آمد و از برای نوح صورت کشتی نشان داد، و با او صندوقی بود که صد هزار میخ در آن بود. پس آن کشتی را با آن میخها استوار کرد.

هنوز پنج میخ باقیمانده بود. یکی از آن پنج را دست زد برداشت که درخشید و نوری از آن تابش یافت، مانند نور ستارههائی که در کرانهٔ آسمان است. پس نوح متحیر و سرگردان شد که این چه نوری است و باید چه بکند. آنگاه خدا میخ را به سخن گفتن درآورد، به زبان

١- الأمان من أخطار الأسفار و الأزمان، ص١١٩؛ بحارالأنوار، ج ٢٤، ص ٢٣٠.



آزاد و گویاگفت: من به نام بهترین پیغمبران، محمد پسر عبدالله ... هستم.

پس جبرئیل فرود آمد. نوح به وی گفت که: ای جبرئیل! این چه میخی است که مانند این ندیده ام؟ جبرئیل گفت: این را به نام محمد بن عبدالله، آقای همه پیغمبران، بکوب بر اول کشتی به طرف راست آن.

نوح پس از کوبیدن آن، دست زد [و] میخ دوم را برداشت. آن هم درخشید و نور داد. به جبرئیل گفت: این چه میخی است؟ جبرئیل گفت: این میخ، برادر و پسر عم او، آقای همه اوصیاء علی پسر ابی طالب است، بکوب آن را در طرف چپ اول کشتی.

پس از آن دست زد به میخ سوم؛ آن نیز درخشید و نور داد. جبرئیل گفت: این میخ به نام فاطمه است، بکوب آن را در طرف میخ پدر او.

پس از آن نوح دست زد میخ چهارم؛ آن هم درخشید و نور داد. جبرئیل گفت: این میخ به نام حسن است، بکوب آن را پهلوی میخ پدرش.

پس از آن نوح دست زد به میخ پنجم؛ آن نیز درخشید و نـور داد و از آن خون پدیدار شد.

پس جبرئیل قصّهٔ حسین را یاد کرد و آنچه که امّت با او میکنند. همانا لعنت کرده است خداکشنده او و ظلم کننده در حقّ او و خوارکننده گان او را.

# **حدیث هفتم** به زمین کربلا رسیدن نوح و ابراهیم

روى في كتاب الاكسير عن المنتخب روى:

«أن نوحاً لمّا ركب فى السّفينة، طافت به جميع الدّنيا، فلما مرّت بكربلا، أخذته الأرض، و خاف نوح الغرق، فدعا ربّه، و قال: إلهى طفت جميع الدّنيا و ما أصابنى فزع مثل ما أصابنى فى هذه الأرض. فنزل جبرئيل و قال: يا نوح، فى هذا الموضع يقتل حسين على سبط محمّد خاتم النبيين و ابن خاتم الاوصياء. فقال: و من القاتل له يا جبرئيل؟ قال: قاتله لعين أهل سبع سموات و سبع أرضين، فلعنه نوح أربع مرّات. فسارت السّفينة حتى بلغت الجودى و استقرّت عليه». (١١)

یعنی: در کتاب اکسیر العبادة و کتاب منتخب و غیر آنها روایت شده که: چون نوح ﷺ بر کشتی سوار شد، دور داده شد با آن در همه دنیا. چون به زمین کربلا رسید کشتی به زمین نشست و از شدت موج و طوفان مشرف بر غرق شد و نوح بسیار ترسید و خدای خود را خواند و عرض کرد: خدای من، همه دنیا را دور زدم و ترس و رعبی برای من نرسید مانند آنچه که در این زمین برای من روی داد از ترس و اضطراب. پس جبرئیل نازل شد و گفت: ای نوح، در اینجا کشته خواهد شد حسین ﷺ سبط محمّد خاتم همه انبیاء و فرزند خاتم همه اوصیاء. نوح گفت: کشنده او کیست ای جبرئیل؟ گفت: لعنت کرده شده اهل هفت آسمان و هفت زمین. پس نوح چهار مرتبه او را لعنت کرد. پس از آن کشتی سیر کرد تا به کوه جودی رسید و در آنجا کفت.

### حديث هشتم

خبر دادن جبرئیل از جانب خدا به ابراهیم خلیل الله از کشته شدن حسین و گریستن و محزون شدن ابراهیم در مصیبت آن حضرت، چنانچه در مقدمهٔ کتاب ذکر شد به آنجا مراجعه شود.

١- بحار الأنوار، ج ٢٤، ص ٢٤٣؛ اسرار الشهادة، ج ١، مقدمه هفتم.

### حديث نهم

و نیز روایت شده که: ابراهیم بین به زمین کربلا میگذشت در حالی که سوار بر اسب بود. پس اسب او لغزید و ابراهیم بیفتاد و سرش بشکست و خون آنجاری شد. در آن حال استغفار کرد وگفت: خدای من! از من چه حادثهای سرزده که این نوع مبتلا شدم؟ جبرئیل نازل شد به سوی او و گفت: ای ابراهیم! از تو گناهی سر نزده، و لکن در اینجا کشته می شود سبط خاتم انبیاء و فرزند خاتم اوصیاء. پس جاری شد خون تو موافق با خون او. گفت: ای جبرئیل! کشنده او کیست؟ گفت: لعنت کرده شده اهل آسمانها و زمینها، و جاری شده است قلم بر لوح، به لعن او بدون اذن پروردگار خود.

پس خدا به او وجی فرستاد که: به سبب این لعنی که کردی مستحق ثناء شدی. پس ابراهیم دو دست خود را بلند کرد و لعن کرد یزید را لعن بسیار، و اسب او به زبان فصیح آمین گفت. پس ابراهیم به اسب خود گفت: چه چیز دانستی که بر دعای من آمین گفتی؟ اسب گفت: ای ابراهیم! افتخار می کنم که تو بر من سوار شدی. چون لغزیدم و از پشت من افتادی، شرمندگی من بزرگ شد و یزید که لعنت خدای تعالی بر او است سبب آن شد.

اصل عبارت حديث فوق:

و روى: «انّ ابراهيم مرّ فى أرض كربلاء و هو راكب فرسه فعثربه و سقط و شبح رأسه و سال دمه، فأخذ فى الاستغفار، و قال: إلهى أىّ شىءٍ حَدَث منّى؟

فنزل إليه جبرئيل و قال: يا ابراهيم، ما حدث منك ذنب، و لكن هنا يقتل سبط خاتم الانبياء، و ابن خاتم الاوصياء، فسال دمك موافقة لدمه. قال: يا جبرئيل و من يكون قاتله؟ قال: لعين أهل السموات و الأرضين و القلم جرى على اللوح بلعنه بغير اذن ربّه، فأوحى الله تعالى إلى القلم انك استحققت الثناء بهذا اللّعين. فرفع ابراهيم يديه و لعن يزيد لعناً كثيراً و



أمّن فرسه بلسان فصیح، فقال ابراهیم لفرسه: أیُّ شیء عرفت حتّی تؤمّن علی دعائی؟ فقال: یا ابراهیم انا أفتخر برکوبک علی فلمّا عثرت و سقطت عن ظهری عظمت خجلتی و کان سبب ذلک من یزید لعنهالله تعالی».(۱)

### حدیث دهم

# اخبار ابراهیم و اسماعیل ﷺ از قتل حسین

روى: «ان اسماعيل كانت أغنامه ترعى بشط الفرات، فأخبره الراعى أنّها لا تشرب الماء من هذه المشرعة منذ كذا يوماً، فسئل ربّه عن سبب ذلك، فنزل جبرئيل و قال: يا اسماعيل سل غنمك فإنّها تجيب عن سبب ذلك؟ فقال لها: لم تشربين الماء من هذا؟ فقالت بلسان فصيح: قد بلغنا أن ولدك الحسين على سبط محمد على يقتل هنا عطاشاً، فنحن لا نشرب من هذه المشرعة حزناً عليه، فسألها عن قاتله. قالت: يقتله لعين أهل السموات و الأرضين والخلائق أجمعين، فقال اسماعيل: اللّهم العن قاتل الحسين على اللهم العن قاتل الحسين الله المناهد اللهم العن قاتل الحسين الله الله المناهد الله المناهد المسين الله المناهد الله المناهد الله المناهد المناهد الله المناهد الله المناهد الله المناهد المناهد المناهد المناهد المناهد المناهد المناهد الله المناهد الله المناهد الله المناهد الله المناهد المناهد المناهد الله المناهد المناهد المناهد المناهد المناهد المناهد المناهد المناهد الله المناهد الله المناهد الله المناهد الم

یسعنی: گوسفندان حضرت اسماعیل در کنار شط فرات چرا می کردند. چوپان خبر آورد که چند روز است آب نمی آشامند و نمی چرند. سبب آن را از پروردگار سؤال کرد؟ جبرئیل نازل شد وگفت: ای اسماعیل! بپرس از خود گوسفندان تا تو را جواب گویند. پس اسماعیل از آنها پرسید که: چرا آب نمی خورید؟ گوسفندان به زبان فصیح گفتند: از خدا به ما خبر رسیده که فرزند زاده پیغمبر آخر زمان در این صحرا با لب تشنه در اینجا کشته خواهد شد و بسا مصیبتها که بر او و یاران او روی خواهد داد، به این جهت ما به ماتم او محزونیم و از این شبریعه آب نمی آشامیم. اسماعیل پرسید که: قاتل

١- بحار الأنوار، ج ٢٤، ص ٢٤٣؛ اسرار الشهادة، ج ١، ض ٢١٣. ٢- بحار الأنوار، ج ٢٤، ص ٢٤٣؛ عوالم العلوم، ج١٧، ص٢٠٢.



آن بزرگوار که خواهد بود؟ گوسفندها گفتند که: ملعون آسمانها و زمینها و همه خلق، یزید. پس اسماعیل لعنت کرد بر او.

### حديث ياز دهم

### رسیدن ابراهیم به زمین کربلا

روایت شده که: حضرت ابراهیم از تنها ماندن خود در میان نمرودیان به خدا شکایت کرد، پس صحرای کربلا به او نموده شد. چون از واقعه آن خبردار شد، گریه کرد به نحوی که بیمار شد، و چون نمرودیان او را به عیدگاه خود دعوت کردند، بر ستارگان نگریست و فرمود: (انّی سقیم) مرا مطلبی نموده اند که باعث حزن و اندوه و بیماری من شده که حال تفرّج ندارم. (۲)

### حديث دواز دهم

و نیز روایت شده که: چون خدای تعالی ملکوت آسمانها و زمین را به ابراهیم نشان داد آن بزرگوار چون شبح حسین را لا داد گریه کرد. (۳)

### حديث سيزدهم

# رسیدن موسی به زمین کربلا

و روى: «ان موسى كان ذات يوم سائراً و معه يوشع بن نون، فلمًا جاء إلى أرض كربلاء إنخرق نعله، و انقطع شراكه، و دخل الخسك في رجليه، و سال دمه، فقال: إلهي اي شيء حدث مني؟ فأوحى الله إليه: ان هنا يقتل الحسين، و هنا يسفك دمه، فسال دمك موافقة لدمه، فقال: رب و من يكون الحسين؟ فقيل: هو سبط محمد المصطفى و ابن على المرتضى حلوات الله عليهما و ألهما \_ فقال: و من يكون قاتله؟ فقيل: هو لعين

۱-سوره صافات، آیه ۸۹ ۲-بحارالأنوار، ج ۲۴، ص ۲۲۰. ۳-بحارالأنوار، ج ۳۶، ص ۱۵۱؛ مستدرک الوسائل، ج ۳، ص ۲۸۷.



السمك في البحار، و الوحوش في القفار، و الطير في الهواء، فرفع موسى يديه و دعا عليه و أمن يوشع بن نون على دعائه و مضى لشأنه». (١)

یعنی: روزی حضرت موسی سیر می کرد، و با او بود یوشع فرزند نون. چون به زمین کربلا رسیدند، بند نعلین آن حضرت گسیخت و خاِر داخل آن شد و پای مبارک آن جناب زخم شد و خون از آنجاری گشت. عرض کرد: خدای من! از من چیزی سر زده که موجب و مستوجب این عقوبت شدم؟ وحی فرستاد خدا به سوی او که: نه، همانا در اینجا حسین کشته می شود و در اینجا خون او ریخته شود و خون تو با خون او موافقت کرد.

عرض کرد: حسین کیست؟ وحی رسید به او کیه: فرزند رسول خدا محمد مصطفی و پسر علی مرتضی ـ صلوات الله علیهما و الهما ـ می باشد. موسی عرض کرد: کشنده او کیست؟ گفته شد که: او لعنت کرده شده ماهیان دریاها و وحشیان صحراها و مرغان در هوا است. پس حضرت موسی دستهای خود را بلند کرد و بریزید نفرین کرد و حضرت یوشع آمین گفت و از آنجا گذشتند.

### حديث چهار دهم

خبر دادن خدا به موسی از مصائب حسین ﷺ

در کتب معتبره روایت شده که: موسی ﷺ در بعضی از مناجاتهای خود عرض

کرد:

«يا ربّ لم فضلّت أمّة محمّد على ساير الامم؟ قال الله تعالى: فضلتهم لعشر خصال. قال: و ما تلك الخصال التي يعملونها حتى أمر بنى اسرائيل يعملونها؟ قال الله تعالى: الصلوة و الزكاة و الصّوم و الحج و الجهاد و الجمعة و الجماعة و القرآن و العلم و العاشوراء، قال موسى: يا ربّ و ما

١-بحارالأنوار، ج ٢٤، ص ٢٤٤؛ اسرار الشهادة، ج ١، مقدمه هفتم.



العاشورا؟ قال: البكاء والتباكى على سبط محمّد ﷺ و المرثية و العزاء على مصيبة ولد المصطفى». (١)

یعنی: موسی عرض کرد: ای پروردگار من! برای چه برتری دادی امت محمد را بر سایر امتها؟ فرمود خدای تعالی که: فضیلت و برتری دادم ایشان را بر آنها برای ده خصلت. موسی عرض کرد که: کدام است آن ده خصلت تا امر کنم بنی اسرائیل را که بجا آورند؟ فرمود خدای تعالی که: آن نماز و روزه و زکات و حج و جهاد و نماز جمعه و جماعت و قرآن و علم و عاشورا است. حضرت موسی عرض کرد که: عاشورا چیست ای پروردگار من؟ ندا رسید: که آن گریستن و خود را به گریه داشتن و مرثیه خواندن و عزاداری کردن است بر فرزند محمد مصطفی تیانه.

### حديث يانزدهم

نیز در کتب معتبره روایت شده: یکی از بنی اسرائیل دید حضرت موسی را که به تعجیل میرود با رنگ زرد شده و بدن ضعیف در حال اضطراب که در استخوانهای او افتاده و اندامش می لرزد و چشمهایش در کاسه سر فرو رفته و کاهیده شده، به علّت اینکه عادت او بر این جاری بود که هرگاه مهیّا می شد برای رفتن به محل مناجات با قاضی الحاجات از شدّت خوف و خشیّت از خدای تعالی احوالش متغیّر و دگرگون می شد.

پس آن شخص اسرائیلی که از مؤمنین به آن حضرت بود فهمید که آن بزرگوار به مناجات با پروردگار می رود، عرض کرد: ای پیغمبر خدا! من گناه بزرگی کرده ام؟ از پروردگار خود بخواه که مرا عفو فرماید. آن جناب قبول فرمود و روانه شد. چون از مناجات خود فارغ شد، عرض کرد که: ای پروردگار جهانیان! از تو می خواهم با اینکه به خواسته من دانائی، پیش از آنکه از تو بخواهم.

١-مجمع البحرين، ج٣، ص٢٠٥؛ مستدرك الوسائل، ج١٠، ص ٣١٨.



پس وحی شد از جانب خدای تعالی به او که: ای موسی! هرچه میخواهی بخواه که به تو عطا میکنم و آن را به تو میرسانم. موسی عرض کرد که: ای پروردگار جهانیان! فلان بنده تو از بنی اسرائیل گناهی کرده و درخواست او از تو این است که او را عفو فرمائی. پس به او وحی شد که: ای موسی! عفو میکنم از هر که طلب آمرزش کند از من، مگر کشنده حسین راکه او را عفو نخواهم کرد. موسی عرض کرد که: این کدام حسین است؟ ندا رسید که: او همان کسی است که پیش از این احوال او را در طور سینا به تو وحی کردم. (۱)

### حديث شانزدهم

### رسیدن سلیمان به زمین کربلا

و روى: «أنّ سليمان يجلس على بساطه و يسير فى الهواء، فمرّ محمّد يوم و هو سائر فى أرض كربلاء فأدارت الرّيح بساطه ثلاث دورات حتّى خافوا السقوط، فسكنت الرّيح، و نزل البساط فى أرض كربلاء، فقال سليمان للرّيح: لم سكنت؟ فقال: إنّ هنا يقتل الحسين. فقال: و من يكون الحسين؟ قال: هو سبط محمّد المختار و ابن على الكرّار. فقال له: و من قاتله؟ قالت له: لعين أهل السموات و الأرضين يزيد. فرفع سليمان يديه و لعنه و دعا عليه و أمن على دعائه الإنس و الجنّ، فهبّت الريح و سار الساط». (٢)

یعنی: روایت شده که: سلیمان پیغمبر مینشست بر بساط خود و سیر میکرد در هوا. پس روزی در سیر خود گذشت در زمین کربلا. باد سه بار بساط او را دور داد تا اینکه ترسیدند سقوط کند. پس باد ساکن شد و بساط فرود آمد در زمین کربلا. سلیمان از باد پرسید که: چرا ساکن شدی؟ گفت: در اینجا حسین کشته خواهد شد.

١-بحار الأنوار، ج ٢٤، ص ٢٠٨. ٢-بحار الأنوار، ج ٢٤، ص ٢٤٤؛ اسرار الشهادة، ج ١، ص ٢١٥.



سلیمان گفت: حسین کیست؟ بادگفت: او فرزند زادهٔ محمّد، برگزیده خدا و پسر علی است که بسیار حمله کننده به دشمن است. پس سلیمان از او پرسید که: کشنده او کیست؟ باد در جواب او گفت: لعنت کرده شده اهل آسمانها و زمینها یزید است. آنگاه سلیمان دو دست خود را بلند کرد و او را لعن کرد و نفرین کرد و همهٔ انس و جن آمین گفتند. پس باد وزیدن گرفت و بساط را سیر داد.

### حديث هفدهم

روایت شده که: چون حضرت موسی با حضرت خضر الله در مجمع البحرین ملاقات کردند با همدیگر سخن از آل محمد سله به میان آوردند، رشته سخنشان به حدیث کربلا رسید پس صدای آنها به گریه بلند شد. (۱)

### حديث هجدهم

### رسیدن عیسی به زمین کربلا

روایت شده که: چون حضرت عیسی علیه با حواریین به زمین کربلا رسیدند، گله آهوئی را دیدند که در آنجا جمع شده و گریه میکنند. پس عیسی علیه گریه کرد و حواریین از گریه او گریستند. پس از او سبب گریستن را پرسیدند؟ فرمود: این زمینی است که کشته می شود در آن فرزند پیغمبر آخر زمان و فرزند طاهره بتول که شباهت دارد به مادر من و در اینجا مدفون خواهد شد و خاک این زمین از مشک خوشبوتر است.

### حديث نوز دهم

خدای تعالی ـ بنابه روایت سید بن طاووس ـ وحی نمود به حضرت عیسی که:

١- بحار الأنوار، ج ١٣، ص ٢٧٨. ٢- بحار الأنوار، ج ٢٤، ص ٢٥٢؛ اسرار الشهادة، ج ٣، ص ٢١٤.

ای عیسی پسر طاهرهٔ بتول! بشنو سخن مرا و در امر من جد و جهد کن. من تو را بدون پدر آفریدم و از نشانه های خود قرار دادم، پس مرا عبادت کن و بر من توکل کن و کتاب مرا به قوّت بگیر و تفسیر کن برای اهل سوریا، و خبر ده به ایشان که: منم خدای زنده که تغییری و زوالی برای من نیست. پس ایمان بیاورید به من و به آن رسول اُمّی، یعنی آنکه زایشگاه او در اُمّ القری، یعنی مکّه بوده باشد که در آخر زمان به هم رسد و پیغمبر رحمت است و ملحمه اول و آخر است. اول پیغمبران به حسب خلق و آخر ایشان به حسب بعثت و او است عاقب و حاشر. پس بشارت بده به او بنی اسرائیل را.

عیسی عرض کرد: ای مالک دهور و ای علام الغیوب! کیست این بنده صالح تو که چون نام او را شنیدم، دلم دوست داشت او را، با آنکه چشمم ندیده است او را؟ که چون نام او را شنیدم، دلم دوست داشت او را، با آنکه چشمم ندیده است او را؟ فرمود: خالصه من است، یعنی: کسی است که او را خالص کرده ام از هر غل و غشی و عیبی و نقصی، و رسول من است که به دست خود جهاد کند در راه من، و قول او با فعلش مطابق باشد و پنهانی او با آشکارش مساوی باشد. نازل کنم برای او نور و حدیث و کلام و مواعظ و احکام را و باز نمایم به او چشمهای نابینایان را و دلهای کور دلان را از تاریکیهای جهالت، و در حدیث نورانی و کلام حقانی او باشد چشمههای معرفت و علم و حکمت، و تازه شود به او دلها، مانند: سبزهای که در بهار می روید از باران بهاری. خوشا به حال او و امّت او.

عیسی عرض کرد: چیست علامت و نام او و پادشاهی امّت او و آیا ذریه و نسلی از او باقی می ماند؟ فرمود که: تمام آنها را به تو خبر می دهم. نام او احمد است و انتخاب شده از ذریّه ابراهیم و برگزیده از سلاله اسماعیل است. صاحب روی چون ماه و جبین شکفته و روشنائی بخش هر تاریکی، سوار بر شتر شود و چشمان او بخوابد و دل او بیدار باشد. خدای تعالی او را بر امّتش برانگیزد تا شب و روز باقی باشد، و محلّ و لادت او، آن شهر و محلّی است که وطن پدر او بوده و اسماعیل باشد، و محلّ ولادت او، آن شهر و محلّی است که وطن پدر او بوده و اسماعیل آنجا را وطن خود قرار داده. یعنی: مکّه. زن بسیار گیرد و اولاد کم از او بماند، و نسل او باقی بماند از یک زن مبارکه میمونهای صدّیقه که به جهت او دو پسر به هم رسد



که هر دو سیّد و بزرگ امّت خود باشند و شهید شوند و نسل احمد را از آن دو طفل قرار دهم. خوشا به حال ایشان و کسانی که متابعت کنند و دوست بدارند ایشان را. (۱)

### حديث بيستم

روایت شده که: حضرت عیسی بین با حواریین سیاحت می فرمود، مرور او به زمین کربلا افتاد. شیری در سر راه خود دید که راه را مسدود نموده. عیسی به نزدیک آن شیر رفت و فرمود: چرا راه ما را بسته ای و نمی گذاری که برویم؟ شیر به زبان فصیح گفت: من راه را بر شما باز نکنم و از سر این راه نروم تا لعنت بر یزید نکنید که قاتل حسین بین است. حضرت عیسی بین پرسید که: حسین کیست؟ گفت: فرزند پیغمبر آخر زمان و پسر علی ولی گفت: قاتل او که خواهد بود؟ گفت: لعنت کرده شده و حشیان و گرگان و تمامی در ندگان، خصوصاً در ایّام عاشورا. پس عیسی دو دست خود را بلند نمود و لعنت بر یزید کرد و نفرین نمود. و حواریّون آمین گفتند و شیر از سر راهشان برخواست، و رفتند از آن موضع (۱۲)

### حدیث بیست و یکم

روایت شده که: حضرت زکریا از خدا خواست که نامهای مقدّسه را بیاموزد. پس جبرئیل به او آموخت. زکریا عرض کرد: خدایا! چه شده است که چون نام محمّد و علی و فاطمه و حسن را یاد می کنم غم از دلم بیرون می رود و چون نام حسین را می گویم اشک از چشم جاری می شود و بی اختیار ناله از دلم بیرن می آید؟ پس خدای تعالی او را خبر داد از واقعه روز عاشورا به کلمه «کهیعص». پس حضرت زکریا تا سه روز از مسجد خود بیرون نیامد و گریه و ناله می کرد. و سخنانی چند می گفت که در حدیثی که روایت شده مذکور است.

<sup>-</sup> اقبال الأعمال، ص ٥٩؛ بحار الأنوار، ج ٢١، ص ٣١۶. ٢- بحار الأنوار، ج ٢٤، ص ٢٤٤.



### سخنانی از صحیفه زکریّا

و در صحیفه زکریا است که: در عرش نوری را دید که به دور آن دو شمع روشنی بود. از جبرئیل پرسید که: این دو شمع روشن چیست؟ گفت: ایشان فرزندان «آلی». یعنی: علی می باشند که داماد و واجب الإطاعة همه روی زمین است. (۱)

# **حدیث بیست و دوم** سخنانی از صحیفه شعیای پیغمبر

در صحیفه شعبای پیغمبر ذکر کرده است که: خداوند می فرماید در خطاب خود: ای فرزند حبیب من! به خاطر نرسانی که در ایس زحمت و مصیبت که به مصلحتهای بسیار گرفتار شده ای، من تو را فراموش کنم و خالص نخواهم کرد، خواستم که به واسطه تو حجّتها را بر همه مخلوقات تمام کنم، به این جهت تو را خلاص نکردم و چنان ندانی که من تو را فراموش کردم، اگر مادر فرزند خود را فراموش کند من نیز تو را فراموش خواهم کرد، بلکه اگر مادر فرزند را فراموش کند من تو را فراموش نمی کنم.

پس این است که من به دست قدرت خود، تو را در در شهر علم انداخته بودم با یازده نفر دیگر که از آن در شهر علم به وجود می آیند، دیوارها و حصارهای آن شهر خواهند بود، و کسانی که می خواهند نسل شما را منقطع، ممکن نیست که اراده خود را به اتمام رسانند، بلکه به نفاق و اعمال خود گرفتار و از دنیا خواهند رفت و آن زمینی که به تو تعلق داشت که به سبب منافقین خراب و بیابان شده بود در آن وقت از بسیاری جمعیّتی که به تو خواهم داد از برای ساکن شدنشان تنگ خواهد بود و کسانی که در آن روز خون تو را از قبیل آب می نوشیدند از روی زمین محو خواهند شد. در آن زمان از آن فرزندانی که از تو به وجود آمده، به گوش خود خواهی شنید که به تو خواهند گفت: وسعت همه زمین کم است از برای شکنای ما،

١-بحارالأنوار، ج ١٤، ص ١٧٨.



پس وسيع ساز آن را.

پس تو در دل خود خواهی گفت: از برای من کی متولّد گردانید و حال آنکه من خود را بی اولاد می پنداشتم؟ زیراکه در وقتی که دل از دنیا برکندم واولاد خود را کشته و عیال خود را اسیر و سرگردان دیدم، گمان می کردم که از من کسی در دنیا نخواهد ماند. زیراکه همه کس دست از اعانت من برداشته، مرا تنها واگذاشتند. پس آنها که حالا می بینم کجا بودند؟ پس من که خدای توأم می فرمایم به تو: بدانک هنوز مانده است که بیاید آن زمانی که دست قدرت خود را به سوی عجمان دراز خواهم کرد و در میان آنها لوای خود را بلند خواهم کرد تا پسران تو را در میان آنها لوای خود را بالای خود را بلند خواهم کرد تا پسران تو را در میان آنها دوش های خود به راه برند. پادشاهان مربّی ایشان تو و زنان ایشان دایگان اولاد تو دو هند بود، و خاک قدم او را به زبان خود از راه اخلاص خواهند خورد. (۱)

# حديث] بيست و سوم خبر اسماعيل صادق الوعد

از حضرت صادق الله روایت شده که: آن اسماعیل که خدای تعالی در قرآن در این آیه مبارکه: ﴿وَاذْکُرْ فِی الْکِتَّابِ إِسْمَاعِیلَ إِنَّهُ کُانَ صَادِقَ الْوَعْدِ وَکَانَ رَسُولاً این آیه مبارکه: ﴿وَاذْکُرْ فِی الْکِتَّابِ إِسْمَاعِیلَ إِنَّهُ کُانَ صَادِقَ الْوَعْدِ وَکَانَ رَسُولاً نَبِیان فرموده، اسماعیل پسر حزقیل پیغمبر است که او نیز یکی از پیغمبران بنی اسرائیل بوده که خدای تعالی او را بر جماعتی مبعوث فرمود و آنها او را تکذیب کردند و کشتند؛ به نحوی که پوست سر و صورت و بدن او را در حالی که زنده بود کندند. و خداوند ملک عذابی را که سطاطائیل نام داشت به نزد او فروفرستاد که به اسماعیل گفت: من ملک عذابم. پروردگار صاحب عزت مرا به سوی تو فرستاده تا قوم تو را عذاب کنم به انواع عذاب؛ اگر بخواهی.

اسماعيل گفت: من حاجتي به أن ندارم كه تو أنها را عذاب كني اي سطاطائيل.

۱ ـ راوندی، قصص الأنبياء، ص ۲۴۴؛ بحارالأنوار، ج ۱۴، ص ۱۶۱ ـ ۱۶۲. ۲ ـ سوره مريم، آيه ۵۴.

پس خدا به او وحی فرستاد که: چه حاجتی داری ای اسماعیل؟ عرض کرد: پروردگار من! تو از همه ما پیغمبران عهد گرفتی از برای خودت به خدائی و از برای محمّد به رسالت و از برای اوصیاء او به امامت و ولایت وبه بهترین همه خلق خود خبر دادی به آنچه که اشقیاء امّتش بنی امیّه به نور دیدگانش حسین خواهند کرد و وعده کردی که او را برگردانی به دنیا تا انتقام خون خود را از ظالمان خود بکشد. پس حاجت من به سوی تو آن است، ای پروردگار من! که مرا برگردانی به دنیا تا انتقام کشم از دشمنان خودم هم چنانی که حسین برمی گردد. پس خدای تعالی به پسر حزقیل وعده داد که او را با حسین با به دنیا برگرداند.

و بنابر خبر دیگر آنکه ملک به او گفت که: خدا تو را سلام میرساند و می فرماید که: دیدی قوم تو با تو چه کردند؟ پس از من بخواه هرچه می خواهی. عرض کرد که: ای پروردگار من! من به حسین تأسی می کنم تا در مصیبت او شریک باشم. (۱)

بدانکه: «حزقیل» معرّب «یَحَزْقیل» است بفتح یاء و حاء مفتوح و زای ساکن. در لغت عبری به معنای قوی کرده خدا، و آن حضرت را «ابن العجوز» نیز گفتهاند. زیرا که مادرش در کِبَرِ سنّ به وی حامل شد، و «ذی الکفل» هم گفته شده.

# حدیث] بیست و چهارم بیان مصائب حسین ﷺ از وحی کودک

«در قسمت دوم از وحی کودک که یهود آن را «نبوت هیلد» گویند، راجع به شهادت حضرت سیدالشهداء ابی عبدالله الحسین الله و اصحابش و مصائبی که بر آن حضرت وارد شده، کلماتی آورده به زبان عبری که عین کلمات او به خط و لغت عبری و ترجمه آن در اینجا ذکر می شود.

در حرف «شين» از قسمت دوم گفته است:

١-جزائري، قصص الأنبياء، ص٣١۶؛ بحارالأنوار، ج ١٣، ص ٣٩٠.



# 

یعنی: شش نفر آرزومند به دشواری افتند، و چسبندگان به زحمت افتند بعد از دشواری.

ذر توضیح این جمله صاحب اقامة الشهود در رد بر یهود گفته که: ظاهراً مراد از آن شش نفر، فرزندان جناب ولایت مآت امیرالمؤمنین الله آند، که در رکاب سعادت انتساب برادر خود، حضرت سیدالشهداء الله به درجه رفیعه شهادت رسیدند که چهار نفر از ایشان از ام البنین والده ماجده حضرت عباس الله بودهاند و دو نفر ایشان ابوبکر بن علی، بیست و پنج ساله بودهاند.

و نیز گفته است: ممکن است که مراد از شش نفر، خود حضرت سیدالشههداء و حضرت علی اکبر و علی اصغر و سه پسر از حضرت امام حسن الله باشند که یکی از ایشان احمد، مکنی به ابی بکر شانزده ساله و قاسم سیزده ساله و عبدالله یازده ساله بوده.

و مراد از چسبندگان، آنهائی هستند که در بین راه مکّه و عراق و در شب عاشورا ملحق به یاران آن بزرگوار شدند و به شهادت رسیدند.

و در حرف «راء» [گفته]:

# رَعْصَا ﴿ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّلَّ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ

یعنی: به سختی بیفتند و به عذاب افتند و کنده شوند و خورد شوند. یعنی: استخوانهای مردانشان در زیر سم ستوران به قسمی کوبیده و خورد شود، به نحوی که گوشت انسان با اجزاء دیگر مخلوط شود و استخوانهای بدنهاشان با گوشتهاشان ممزوج شود.

و «میتِرَصا» به معنای شکستن است. یعنی: شکستن استخوانهای زنان ایشان است که سینه خود را سپر کودکان میکنند که دشمنان آنها را نزنند و آزار نکنند. و «ناءصا» به معنی شتاب کردن است، که شتاب کردن هر یک از جوانان و اصحاب آن بزرگوار باشد برای شهادت و کشته شدن. و «حالصاه» به معنای کوبیده شدن است که اشاره به تاختن اسبها باشد بر بدنهای ایشان.

و در حرف «قاف» [گفته]:

يعني: به خنجر از قفا بريده شود كنار فرات در صحرا، مانند: امتحان كرده شده، و



گرفته بشود از او زفاف. توضیح این جمله ها این است که: مراد از دو کلمه: «قفین هاه» و «میتغرفا»، بریدن از قفا به خنجر است که آن شمشیر کوچک هندی است که آن را «بُکُدّه» گویند. و جمله بعدی که عبار تند از: «عَلْ یَدی ساده»، اشاره به بریدن با دو دست است. و کلمه «سافاه» به معنی کنار فرات است، و مراد از کلمه: «کِصُوْرفاه» ظاهراً واقع شدن حادثه و تغییرات است در عالم که مشابه نفخه صور و نمونه قیامت باشد، از قبیل: وزیدن بادهای سخت و متزلزل شدن زمین و گرفتن آفتاب و بلند شدن صداها و امثال آن. و مراد از چهار کلمه آخر، گرفتن زفاف و مبدل شدن عروسی به عزا است، و همه این اخبار راجع به شهادت حضرت سیدالشهداء و کشته شدن آن حضرت و اصحاب باوفای او و بریده شدن سر آن بزرگوار از قفا و جدا شدن دست ها در صحرای کربلا در کنار فرات و مبدل به عزا شدن عروسی عاصم و ظهور حوادث و قلب و انقلاب در عالم است، در اثر این واقعه.

و در حرف «صاد» [گفته]:

جُدِدِهِم دِهِمَاه نَهْمَرَفَاء بَهُمَرَفَاء بَهُمَرَفَاء بَهُمَرَفَاء بَهُمَرَفَاء بَهُمَرَفَاء بَهُمَرَفَاء الإلالا المالا الإلا المالا ال

یعنی: خیمه های رنگین که جای نشستن فرزند زادگانست، سوخته شود و آشکارا شوند خویشان معروف که به ناز پرورده شده بودند، و بالب تشنه کشته شوند.

توضیح اینکه: جملههای مذکوره اشاره است به واقعه کربلا و آتش زدن خیمهها



و اسير شدن زنها و كودكان ناز پرورده و كشتن اشقيا، مردان ايشان را بالب تشنه. و در حرف «فاء» [گفته]:

یعنی: یک دسته نفقه خورها و پا مال شدهها و جوقه بندها و دعاکنها و شجره داده شدهها به شجره داده شدهها.

این وحی شاید اشاره باشد به آنکه این کودک بعد از خبر دادن از وقایع کربلا و شهادت حضرت سیدالشهداء، بیان کرده است احوال کثیر الإختلال سلسله علیه علویه و فاطمیّه از ذریّه طیّبه را، و کیفیّت سلوک مردمان را با ایشان و سلوک ایشان را با مردمان.

پس جمله اولی که گفته است: «پیساء پَرْنِساء»، یعنی: بعد از اینکه خاک ماتم بر سر اهل عالم ریخته شد و سیّد دنیا و آخرت، حسین به علی ﷺ در کربلا شهید شد، یک دسته از زنان و کودکان و کنیزان نفقه خور باقی ماندند که آثار گرسنگی ایشان را زنان کوفه دیدند و فهمیدند و به حال آنها رقّت نمودند، تصدّق برای ایشان آوردند، و ایشان در کمال گرسنگی صدقات آنها را نمی پذیرفتند و می گفتند: صدقه های شما بر ما حرام است. و مراد از کلمه: «ؤ پیرساء»، اشاره به نهایت مظلومیّت و پایمال شدن آنها است. و جمله بعد که گفته است: «میت کییساء و پرساء» یعنی: جوقه بندها دعاکنها.

این جملات، مناسب حال فقراء ذریّه آن سرور است که از هر شهر و قریه از آن زمان تا به حال به واسطه ظلم بنی امیّه و بنی عبّاس، کار ذریّه پیغمبر به جائی رسید که جوقه به جوقه و دسته به دسته از وطن های خود آواره و جلاء وطن اختیار کنند و



بعضی از ترس در صحراها و بیابانها به عسرت و گرسنگی بسر برند و از ظلم و جور طاغیه های زمان خود، بسا در زندانها بمانند و یاکشته شوند و بعضی بر در خانه ها و حجره ها به گدائی افتند و بسا شود که برای اطمینان مردمان، همین جماعت فقراء و سادات به علامت آخری که در این وحی است که گفته: «وُوْمپیحساء بَیْحُوساء»، یعنی: شجره بندها به شجره بندها شجره معتبره خود را منتهی کرده و میکنند به شجره طیبه نبوت و ولایت، از برای اینکه این امّت مرحومه به خاطر بیاورند فرموده پیغمبر خود راکه فرموده: «الصّالحون الله و الطالحون لی» (۱)، و برای تقرّب به خدا و رسول او به ایشان احسان و دستگیری کنند».

مولف ناچیز گوید: این توجیهی است که صاحب کتاب اقامة الشهود در رد بر یهود در آن کتاب کرده، و امّا نگارنده را چنان به نظر می رسد در معنای این جمله ها: «وُمینیخساء بَیحوساء» و سه کلمه ما قبل آن: «وُپیرساء» و «میت کَینساء» و «پیرساء» و «میتنیساء»، مراد تفرقه و جدائی افتادن در میان ذریّه رسول خدا ﷺ باشد. و مراد از دعاکن ها بعد از قضیه کربلا حضرت زین العابدین علی بن الحسین و پیروان آن جناب باشند. زیرا که آن حضرت بعد از داستان کربلا، در دوره زندگانی بعد از شهادت پدر بزرگوارش، شب و روز به عبادت و دعاکردن مشغول بوده که شاهد آن فضلا از اخبار و روایات وارده در کتب فریقین، بلکه غیر از ایشان، «صحیفه فیضلا از اخبار و روایات وارده در کتب فریقین، بلکه غیر از ایشان، «صحیفه سجادیّه» آن حضرت [است] که از آن به زبور آل محمّد تعبیر شده. و مراد از جوقه جوقه شدن، متواری شدن هر دسته ای از ایشان است از ترس بنی امیّه و بنی عبّاس و اعوان آنها به اطراف جهان، و بسیاری از ایشان از روی تقیّه برای حفظ جان خود فقر و بینوائی در اطراف متفرّق شدند.

و مراد کودک در آخر این جملات که: «میتیحساء بیحوساء» باشد که معنی آن شجره بندها به شجره بندها است، این است که پس از تفرقه افتادن در میان ذریه

١-جامع الأخبار، ص١٥٤: مستدرك الوسائل، ج١٢، ص٣٧٥.
 ٢-اقامة الشهود في رد اليهود، ص ٣٤٣ ـ ٣٢٧.



پیغمبر، در اطراف شهرها و دِهها و قصبه ها، به صورت ناشناس در لباس تقیه. بعضی از ایشان برای حفظ جان نسبهای خود و ذریه علویه، کتابهای انساب نویسند که سلسله نسبهاشان محفوظ ماند و نقبائی برای خود انتخاب کنند که در زمان تقیّه تا هر کدام از آنها، در هر کجا که هستند شناخته و انساب ایشان محفوظ ماند.

### ترجمه حالات صاحب وحي كودك

نام صاحب این وحی «نحمان» فرزند «ربّی پنحاس» است که علماء یهود از او تعبیر کرده اند به «نبوّت هیلد» و گفتار او را «صحیفه نحمان» نامیده اند. و او کودکی بوده که بنابر قول ایشان هفتاد سال پیش از بعثت خاتم الأنبیاء ﷺ در قریه ای از قراء بیت المقدّس که آن را «کوفِر بَزغَم» نامیده اند، تولّد یافته. و آن قریه نزدیک شهری است که آن را «صفات» می نامیدند. پدر «نحمان»، ربّی «پنحاس» بوده و مادر او «راحیل» نام داشته. و ترجمه حالات او را چنین نقل کرده اند، چنانچه در کتاب هدایة الطالبین و کتاب اقامة الشهود و کتاب سیف الاُمة مؤلف مرحوم ملا احمد نراقی ﷺ و کتاب انیس الأعلام مرحوم فخرالاً سلام حکایت کرده اند که:

در میان بنی اسرائیل مردی بوده به نام «ربّی پنحاس» که از علماء و نیکان بوده و جماعت یهود معاصرینش و دیگران از لاحقین ایشان همگی او را به نیکی یاد کرده اند و همه بالاتفاق او و زوجه اش «راحیل» را از خوبان دانسته اند و می دانند.

و ایشان را تا هفتاد سال پیش از بعثت حضرت ختمی مرتبت می فرزندی نبوده و از این جهت بسیار دل تنگ بودند، به خصوص زوجه او که همیشه اوقات از خدای تعالی طلب اولاد می کرد و با خدا تضرع و زاری می نمود، به اندازه ای که دل شوهرش «ربّی پنحاس» به حال او سوخت و با همدیگر برای یافتن فرزند به دعا و زاری پر داختند و خدای متعال تیر دعای ایشان را به هدف اجابت رسانید. پس از مدت کمی آثار حمل در «راحیل» ظاهر شد و پس از شش ماه در صبح پنجشنبه تشرین اول ماه از مادر متولد شد، و در آن روز مدّت چهار صد و بیست سال از



خرابی بیتالمقدّس ثانی گذشته بود، و پدر و مادر آن طفل او را به نام جدّش «نَحْمان حَطُوفا» نامیدند.

و چون از مادر متولّد شد، در همان حال به سجده افتاد و پس از آنکه سر از سجده برداشت، به تکلّم در آمد و گفت: ای مادر من! در این پردهٔ آسمان که شما می بینید در بالای آن نهصدو پنجاه و پنج پرده و بالای آن پرده ها، چهار حیوان است و بالای آن چهار حیوان، کرسی بلند پایه ایست و بر بالای آن کرسی، آتش سوزاننده ای ایست و بالای آن کرسی، خدمتکارانی هستند از آتش.

چون پدرش «ربّی پنحاس» این سخنان را از طفل خود شنید، به هیبت فرمود: خاموش باش، و طفل خود را منع كرد از سخن گفتن. پس آن طفل ديگر سخن نگفت تا مدّت دوازده سال تمام. در این مدّت مدید باز مادر آن طفل نگران و بسیار دلتنگ گردید از لال شدن و تکلّم نکردن او و بسیار بی تابی میکرد، به نحوی که به مردن او راضی شده بود و میگفت: ای کاش متولّد نشده بود این طفل برای ماکه سبب هم و غم ما گردد، تا اینکه آخر کار، مادرش «نحمان حطوفا» را آورد خدمت پدرش «ربّی ینحاس» و از او درخواست کرد که در حقّ این طفل دعائی کند که زبانش باز شود و به حالت اول برگردد، و خداوند او را به زبان آورد. «ربّی پنحاس» گفت: تو آرزو داري كه اين طفل سخن گويد، ولي اگر گويا شود سخناني را بر زبان جاري مي كند كه خلایق را از سخنانش وحشت و خوف حاصل شود. باز مادرش اصرار را از حد گذرانید و از شوهرش خواهش کرد که: تمنّا دارم در حقّ او دعاکنی که به زبان آید، ولی سر بسته و مجمل سخن گوید که کسی از سخنانش وحشت نکند. «ربّی پنحاس» دهان به دهان طفلش گذاشت و او را رخصت داد که سخن نگوید مگر سر بسته. پس از آنکه پدر پسر را رخصت داد، آن طفل شروع کرد به سخن گفتن در سه فصل به ترتیب حروف ابجد. فصل اول از «الف» تا «تاء» قرشت، و فصل دوم از «تاء» قرشت تا «الف» و فصل «سوم» نيز از «الف» تا «تاء» قرشت، و از همه أنجه گفت، بیست و چهار جمله از آن مفهوم شده که آنها شروع کرده شده و بقیّه از سخنانش به حال اجمال باقیمانده، و در آخر کلماتش گفت که: شما مرا به دست خود دفن خواهید کرد، و پس از چندی آن طفل به عالم بقا رحلت نمود و مادر را به مصیبت خود مبتلا کرد، و او را در قریه «کفر برعم» که از قراء بیت المقدّس که محلً ولادت او بود دفن کردند. (۱)

مرحوم نراقی - علیه الرحمة - در کتاب سیف الاُمّة فرموده است که: در صحیفه «نحمان بن پنحاس» که از آن «نبوّت هیلد» تعبیر می کنند و در آن تصریح به نام نامی و اسم گرامی خاتم الاُنبیاء ﷺ شده، به این جهت همچنان که صاحب محضر الشهود که از اعاظم علماء یهود در این زمان بود و به شرف اسلام مشرّف شد، ذکر نموده که: علماء یهود به قدر وسع و طاقت سعی در اخفاء کتاب مذکور نموده، نموده که: علماء یهود به قدر وسع و طاقت سعی در اخفاء کتاب مذکور نموده، چنان کردند که بلکه کسی از آن خبر نداشته باشد، و لیکن نظر به اینکه حق باید ظاهر شود، نتوانستند و در محضر الشهود می گوید که: نسخهای از آن در دارالعباد یزد به نظر والد فقیر که اعلم از جمیع طائفه خود بوده رسید و چون فهمیدن اکثر فقرات آن مشکل و ابهام تمام دارد و در معانی آن تأمّل کرد بسیاری را تفسیر کرد، و بعضی در پرده ابهام ماند. پس می گوید: فقیر در آنها تأمّل بسیار کرده، بعضی دیگر از فقمید. (۲)

نراقی مرحوم پس از نقل کردن این کلمات از کتاب محضر الشهود می فرماید: مؤلف گوید که: با وجود این، صاحب محضر الشهود بسیاری از فقرات را گفته [که] ابهام دارد و متعرّض آنها و بیان آنها نشده؛ و حقیر در حین تألیف این کتاب (سیف الاُمّة) در صدد تفحّص و تحلیل آن صحیفه برآمده و در کتابخانه ملا موشه یهودی که در این عصر در میانه یهود در غایت اشتهار و مرجع اکثر بود، آن را یافتم. و به اتفاق جمعی از علماء یهود کتب معتبره لغت عبری را جمع آوری نموده و در آن فقرات تأمّل شد تا آنکه بعضی از فقرات دیگران حل شد، و بعضی دیگر از ابهام باقیماند. (تمام شد کلام نراقی). (۳)

١- اقامة الشهود في رد اليهود، ص ٢٩١. انيس الأعلام، ج ٥، ص ٤٠. ٢- محضر الشهود في ردّ اليهود، ص ١۶۶. ٣- سيف الأمّة، ص ٨٨



# در پیرامون وحی کودک و تفسیر و بیان بعضی از رموز آن

و در كتاب اقامة الشهود گفته است كه: چون مفاد اين انباءات غيبيّه كه ايس طفل کرده، آن است که از تمام این سه فصل در وحی کودک که در میان بنی اسرائیل «نبوّت هیلد» مشهور است، خبر دادن و بشارت دادن به آمدن پیغمبر آخر الزمان محمّد عَبِينَ است و ذكر اوصاف حميده أن جناب و اخبار انبياء به وقايعي كه بعد از آن جناب تا زمان ظهور مهدى آل محمد عَلِين و هبوط حضرت عيسى المل و زنده شدن مردگان و رجعت است، چنانچه بسیاری از اینها از این سه فصل وحی شده و مى شود و اشكالات بسيار داشته و دارد، فهميدنش اولاً: به واسطه اجمالاتي كه بيان شده و ثانياً: به علت رمز بودن آن و ثالثاً: به علت آنکه بسياري از آنها هنوز واقع نشده، ولى با اين همه اشكالاتي كه داشته و دارد، علماء مفسّرين واهل لغت ايشان، آنچه را که باید بفهمند از این انباءات فهمیدهاند، و به همین واسطه که اقوی شاهد و گواه است بر حقیقت این دین مبین متین مستحکم سیدالمرسلین و خاتم النبیین -صلوات الله و سلامه عليه واله و عليهم اجمعين - فلذا به واسطه اخفاء اين شواهـد صدق، همیشه اوقات در مقام بیانش نبوده و نیستند، نظر به آنچه در ایشان غالباً بوده و هست از اوصاف ذميمه از حسد و عناد و كينه و بُغضي كه حق تعالى در كتاب هوشع و ساير موارد از كتب انبياء سلف ﷺ از ايشان خبر داده، و ايشان به اين اوصاف ذميمه از حسد و عناد و كينه مذمّت كرده شدهاند، بلكه در مقام پنهان كردن ايشان، اصل نسخه أن كتاب را بودهاند، ولي نظر به اينكه گفتيم: ﴿يُريدُونَ لِيُطْفِئُوا نُورَ اللهِ بِأَفْواهِهِمْ واللهُ مُتِمَّ نُورِهِ وَلَوْكَرِهَ الْكَافِرُونَ ﴾ (١)، از آن كتاب نسخه صحيحه در كنف حفظ حفيظ متعال باقى بوده، تا زماني كه كتابي ازكتب بني اسرائيل كه موسوم به «نَعييد» و «مِيصُواه» را به قالبخانه برده بودند كه منطبعش نمايند. از مقارنات اتفاقیهٔ این نسخه صحیحه وحی کودک که موسوم به «نبوّت هیلد» بوده با آن کتابی که مقصود یهود بوده بر انطباعش در یک جلد بوده و به نظر علماء آن زمان هم رسیده و همگی بر صحت هر دو نسخه شهادت داده بودند، از برای آنکه عمل

۱ ـ سوره صف، آیه ۸



کارخانه انطباع قالب و چاپ بر این است که هر نسخهای را که بخواهند منطبع کنند تا کمال دقت در صختش نکرده باشند و نکنند متصدی انطباعش نمی شوند کلیه لاسیّما در کارخانه های دولتی، و بعد از انطباع آن کتاب، نسخهای از آن چاپ بدست این مستبصر بدین الله به یُمن و برکت این دین واهلش در دارالخلافه طهران حسانها الله تعالی عن الحدثان ـ آمد و کمال اهتمام را در توضیح و تفسیر و ترجمهاش نمودم به قدر الوسع و الطاقة، و آنچه را که بیان گردید از این سه فصل از وحی کودک به قلم خود آوردم و بر صفحات این کتاب مستطاب نگارش نمودم تا آنکه بر جماعت یهود ایضاً حجّتی گردد شافی، و دلیل گردد وافی. (۱) (تا آخر کلام صاحب اقامة الشهود).

# حديث] بيست و پنجم نقل كعب الأحبار از كتب سماويّه

در کتاب امالی شیخ صدوق ﴿ الله مسنداً از صالح بن جعده روایت کرده که گفت:

«سمعت كعب الاحبار يقول: في كتابنا: ان رجلا من محمّد يـقتل، و لا يجفّ عرق دواب اصحابه حتّى يدخلوا الجنّة، فيعانقوا الحور العين، فمرّ بنا الحسن، فقلنا: هو هذا؟ قال: لا، فمرّ بنا الحسين، فقلنا: هو هذا؟ قال: نعم». (٢)

سالم گفته است که: شنیدم از کعب الاحبار که گفت: در کتاب ما نوشته شده که مردی از محمّد کشته می شود با یارانش که هنوز عرق اسبهای ایشان خشک نشده باشد که داخل بهشت می شوند و با حور العین معانقه، یعنی: دست در گردن یکدیگر می کنند. در آن حال حسن بی بر ما گذشت، گفتیم: این آن کس است؟ گفت: نه. پس از او

۱-اقامة الشهود في رد اليهود، ص٢٩٢ و ۴. ٢-شيخ صدوق، امالي، ص٣٠٠؛ بحارالأنوار، ج ٢٤، ص ٢٢٢.

حسين علي گذشت، گفتيم: اين است آن كس؟ گفت: آرى.

و به روایت دیگر در بعضی از مؤلفات اصحاب ما چنین روایت شده که: کعب الاحبار چون در زمان خلافت عمر بن الخطاب مسلمان شد و مردمان از ملاحم و وقایع آخر الزمان او می پرسیدند که واقعهای در آن زمان ظاهر خواهد شد، کعب ایشان را از انواع اخبار ملاحم خبر می داد و از فتنه هائی که ظاهر می شود در عالم به آنها می گفت، پس از آن گفت:

«و أعظمها فتنة و أشدها مصيبة لا تنسى الى أبد الآبدين، مصيبة الحسين الله و هى الفساد الذى ذكره الله تعالى فى كتابه حيث قال: ﴿ظَهَرَ الله سَادُ فِى الْبِرِّ وَ الْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِى النَّاسِ ﴾ (١) و إنّما فتح الفساد بقتل هابيل بن آدم، و ختم بقتل حسين بن على أو لا تعلمون أنّه يفتح يوم قتله أبواب السّماء و يؤذن السّماء بالبكاء، فتبكى دماً، فاذا رأيتم الحمرة فى السماء قد ارتفعت، فاعلموا انّ السماء تبكى حسيناً.

فقيل: ياكعب، لم لا تفعل السماء كذلك و لا تبكى دماً لقتل الانبياء ممّن كان أفضل من الحسين؟ فقال: و يحكم ان قتل الحسين أمر عظيم و إنّه ابن المرسلين، و إنّه يقتل علانية ظلماً و عدوانا مبارزة، و لا تحفظ فيه وصيته جدّه رسول الله عليه و هو مزاج مائه و بضعة من لحمه، يذبح بعرصة كربلاء فو الذى نفس كعب بيده لتبكيته زمرة من الملائكة فى السموات السبع، لا يقطعون بكاء هم عليه إلى آخر الدّهر، و ان البقعة التى يدفن فيها خير البقاع، و ما من نبى إلا و يأتى إليها و يزورها و تبكى على مصابه، و لكربلاء فى كل يوم زوّاره من الملائكة و الجن و الإنس فاذا كانت ليلة الجمعة ينزل إليها تسعون ألف ملك يبكون على الحسين، ويذكرون فضله، و إنّه يدعى (يسمى) فى السماء حسيناً المذبوح، و فى الأرض أباعبدالله المقتول، و فى البحار الفرخ الأزهر المظلوم، و إنّه يسوم قتله

١-سوره روم، آيه ٢١.

تنكسف الشمس بالنهار، و من الليل ينخسف القمر، و تدوّم الظلمة على الناس ثلاثة أيّام، و تمطر السماء دماً و رماداً، و تدكدكت الجبال و تفطّمت البحار، و لو لا بقيّة من ذريّته و طائفة من شيعته الّذين يطلبون بدمه و يأخذون بثاره، لصبّ الله عليهم ناراً من السماء أحرقت الأرض و من عليها». (١)

یسعنی: از همه فتنه ها عظیم تر و از همه مصیبت ها سخت تر، مصیبتی است که به فرزند زاده پیغمبر آخرالزمان حادث می شود، و این است فسادی که خدای تعالی در قرآن یاد فرموده که: ﴿ظهر الفساد فی البر و البحر بماکسبت ایدی الناس﴾. اول فسادهای عالم، کشتن قابیل بود هابیل را، و آخر فسادها کشته شدن حسین بن علی است که در شهادت او درهای آسمان گشوده شود، و آسمان ها بر آن جناب خون گریه کنند و چون ببینید که سرخی در آسمان به هم رسید، بدانید که او شهید شده.

مردمان گفتند: ای کعب، چرا آسمان بر کشتن پیغمبران نگریست و بر کشتن آن حضرت می گرید؟ در جواب گفت: وای بر شما، کشتن حسین امر بزرگی است، او فرزند برگزیده آقای همه فرستادگان خدا و پاره تن امیرمؤمنان است. از آب دهان رسول خدا تربیت یافته و پاره تن او است، که او را به جور و ستم و عدوان شهید می کنند و وصیت جد ش را در حق او رعایت نمی کنند، و سوگند یاد می کنم به حق آن کسی که جان کعب در قبضه قدرت او است که بر او خواهند گریست گروهی از ملائکه آسمانهای هفتگانه که تا قیامت گریه ایشان قطع نشود، و بقعهای که در آن مدفوع گردد، بهترین بقعهها است و هیچ پیغمبری نبوده که زیارت نکرده باشد آن بعقه را و بر مصیبت آن پیغمبری نبوده که زیارت نکرده باشد آن بعقه را و بر مصیبت آن حضرت گریه نکرده باشد، و هر روز فوجهای ملائکه و جنیّان و

١-بحارالأنوار، ج ٢٥، ص ٣١٥.



بنی آدم به زیارت آن مکان شریف می روند و چون شب جمعه شود نود هزار ملک در آنجا حاضر شوند و بر آن مظلوم گریه کنند و فضائل او را ذکر نمایند، و در آسمان او را حسین مذبوح گویند و در زمین ابوعبدالله مقتول خوانند و در دریاها او را حسین مظلوم نامند، و در روز شهادت آن جناب آفتاب و ماه خواهند گرفت و تا سه روز جهان در نظر مردمان تاریک خواهد شد، و انقلاب در دریاها و صحراها پدید آید، چنانکه اگر باقیمانده أز ذریه او و جمعی از مخلصان از شیعیان او بر روی زمین نمی ماندند، هر آینه خدای تعالی آتش از شیعیان او بر روی زمین نمی ماندند، هر آینه خدای تعالی آتش از آسمان می بارید بر مردم، و همهٔ مخلوقات را می سوزانید.

# **حدیث] بیست و ششم** نقل رأس الجالوت از پدر

در کتاب معتبره روایت کرده اند که: رأس الجالوت گوید که: پدر من هرگاه به زمین کربلاگذر می کرد اسب خود را می تاخت تا زود از آن زمین بیرون رود، و چون حضرت سیّدالشهداء شهید شد به آرامی از آن زمین عبور می کرد. من از پدرم سبب آن را پرسیدم. گفت: به من چنین خبر رسیده بود که پیغمبر زاده ای در زمین کربلا شهید می شود. من از ترس جان خود در هنگامی که از آنجا عبور می کردم می گریختم. و چون حسین را شهید کردند آسوده شدم که این حدیث اخبار از شهادت او بود و این فیض بهره او شد. (۱)

### [حديث] بيست و هفتم

مكالمه كامل با عمر سعد و بيان حكايتي از راهب راه شام

در بعضى از مؤلفات متأخرين چنين روايت كرده و گفته است:

«لمّا جمع ابن زياد قومه لحرب الحسين ال كانوا سبعين ألف فارس.

١-ملحقات إحقاق الحق، ج٢٧، ص٣٠٧؛ اسرار الشهادة، ج ٣، ص ٣٩٢.

فقال ابن زیاد لعنه الله: أیّها الناس من منکم یتولّی قتل الحسین وله ولایة أیّ بلد شاء؟ فلم یجبه أحد منهم، فاستدعی بعمر بن سعد لعنه لله و قال له: یا عمر أرید ان تتولّی حرب الحسین بنفسک، فقال له: اعفنی من ذلک، فقال ابن زیاد: أعفیتک یا عمر فاردد علینا عهد الّذی کتبنا إلیک بولایة الرّیّ، فقال عمر: أمهلنی اللیلة، فقال له: قد أمهلت. فانصرف عمر بن سعد إلی منزله، و جعل یستشیر قومه و اخوانه، و من یثق به من أصحابه، فلم یشر علیه أحد بذلک، و کان عند عمر بن سعد رجل من أهل الخیر، یقال له: کامل، و کان صدیقاً لأبیه من قبله، فقال له: یا عمر مالی أراک بهیئة و حرکة، فما الّذی أنت عازم علیه؟ و کان کامل کاسمه ذا رأی و عقل و دین کامل.

فقال له ابن سعد لعنهالله: إنّى قد وليت أمر هذا الجيش فى حرب الحسين و قتاله و إنّما قتله عندى و أهل بيته كاكلة اكل أو كشربة ماء، و اذا قتلته خرجت إلى ملك الرّى. فقال له كامل: أفّ لك يا عمر بين سعد! أتريد أن تقتل الحسين بن بنت رسول الله؟ أفّ لك ولدينك يا عمر! أسفهت الحقّ و ضللت الهدى. أما تعلم إلى حرب من تخرج؟ و لمن تقاتل؟ إنالله وإنا إليه راجعون. والله والله لو أعطيت الدّنيا و ما فيها على قتل رجل واحد من امّة محمّد، ما فعلت؟ فكيف تريد تقتل الحسين بن بنت رسول الله يَبَيُلُه؟ و ما الّذى تريد عند الرسول الله اذا اوردت عليه؟ وقد قتلت ولده و قرّة عينه و ثمرة فؤاده و ابن سيّدة النساء و ابن سيّد الوصيين و هو سيّد شباب أهل الجنّة من الخلق أجمعين و إنّه فى زماننا هذا بمنزلة جدّه فى زمانه، وطاعته فرض علينا كطاعة جدّه، وإنّه باب الجنّة و النّار، فاختر لنفسك ما أنت مختار. و انّى أشهد بالله ان حاربته أو قتلته أو أعنت عليه أو على قتله لا تلبث فى الدّنيا الا قليلاً؛

فقال له عمر بن سعد لعنه الله: فبالموت تخوِّفني و اذا فرغت من قتله أكون أميراً على سبعين ألف فارس، و أتولّى ملك الريّ.



فقال له كامل: أحدِّثك بحديث صحيح أرجولك فيه النجاة ان وفقت لقبوله.

أعلم، إنّى سافرت مع أبيك سعد إلى الشام فانقطعت بى مطيتى عن أصحابى و تهت و عطشت، فلاح لى دير راهب فملت اليه، و نزلت من فرسى، و أتيت إلى باب الدّير لأشرب ماءاً فأشرف على راهب من ذلك الدّير، فقال، و ما تريد؟ فقلت له: إنّى عطشان. فقال لى: أنت من امّة هذا النبىّ الذين يقتلون بعضهم بعضاً على حبّ الدّنيا مكالبة ويتنافسون فيها على حطامها. فقلت: أنا من الامّة المرحومة لمحمّد.

فقال: إنكم أشر الامّة، فالويل لكم يوم القيامة و قد غدوتم إلى عترة نبيتكم و تسبون نسائه و تنهبون أمواله. فقلت له: يا راهب، نـحن نـفعل ذلك؟ قال: نعم، و إنّما إذا فعلتم ذلك عجّت السّموات و الأرضون: و البحار و الجبال و البرارى و القفار و الوحوش و الأطيار باللّعنه على قاتله، ثمّ لا يلبث قاتله في الدّنيا الا قليلاً، ثمّ يظهر رجل يطلب بثاره، فلا يدع أحداً شرك في دمه إلا قتله و عجّل الله بروحه إلى النّار.

ثم قال الراهب: إنّى لأرى لك قرابة من قاتل هذا الابن الطيّب، و الله إنّى لو أدركت أيّامه لوقيته بنفسى من حر السّيوف. فقلت: ياراهب إنّى اعيذ نفسى أن أكون ممّن يقاتل ابن رسول الله ، فقال: إن لم تكن أنت فرجل قريب منك، و ان قاتله عليه نصف عذاب أهل النار، و إن عذابه الله من عذاب فرعون و هامان ثم ردم الباب فى وجهى و دخل يعبد الله تعالى، وأبى أن يسقينى الماء.

قال كامل: فركبت فرسى و لحقتاً أصحابى، فقال لى أبوك سعد: ما ابطأك عنّا ياكامل؟ فحدَّثته بما سمعته من الرّاهب، فقال لى: صدقت: ثمّ إنّ سعد أخبرنى أنّه نزل بدير هذا الراهب مرّة من قبلى، فأخبره انّه هو الرجل الذي يقتل ابنه ابن بنت رسول الله، فخاف أبوك سعد من ذلك و خشى أن تكون أنت قاتله، فأبعدك عنه و أقصاك، فاحذر يا عمر أن تخرج



عليه، يكون عليك نصف عذاب أهل النار.

فبلغ الخبر إلى ابن زياد لعنه الله، فاستُدعى بكامل و قطع لسانه فعاش يوماً أو بعض يوم و مات رحمه الله تعالى». (١)

ترجمه: چون ابن زیاد جمع کرد مردم را برای جنگ با امام حسین ﷺ و عمر بن سعد را تکلیف امارت لشکر نمود، و او در اول امر ابا و امتناع نمود تا آنکه ابن زیاد گفت: اگر قبول نمی کنی، رقم ایالت ری را پس بده تا به دیگری که قبول کند بدهم. عمر شب را مهلت خواست تا فردای آن روز، و چون شب به خانه خود مراجعت کرد با خویشان و برادران خود مشورت کرد و با آنهائی که به ایشان و شروق داشت مطلب را در میان گذارد. احدی به قبول او، آن را اشارهای نکرد. رفیقی داشت به نام کامل که از بچگی با هم بودند، و رفیق قدیمی از قدیم با پدر او بود او مردی متدین و دارای عقل و فکر بود. چون عمر را دید، گفت: تو را در لباس مسافرت می بینم مگر اراده بود. چون عمر را دید، گفت: تو را در لباس مسافرت می بینم مگر اراده می فرستند، سرداری آنها را به من داده اند و کشتن حسین و اهل بیتش می فرستند، سرداری آنها را به من داده اند و کشتن حسین و اهل بیتش در نظر من آسانست، بلکه مانند لقمه ایست که آن را در دهان گذارم یا آنجا حکومت می کنم.

کامل گفت: أف بر تو باید ای پسر سعد! اراده کرده ای که حسین، دخترزاده پیغمبر خدا را بکشی و با وجود آن امید داری زنده بمانی و حکومت و فرمانفرمائی کنی؟ تُف بر دین تو باد و بر تو! گمراه شده ای و عقل از سرت بیرون رفته. فکر نمی کنی که تو را به جنگ چه کسی می فرستند و باکی قتال می کنی، ﴿إِنَّا لِلّٰهِ و إِنَّا إِلَیْهِ رَاجِعُون﴾ (۲)، و الله

١-مدينة المعاجز، ج٢، ص ٤٢؛ بحار الأنوار، ج ٢٤، ص ٣٠٥. ٢-سوره بقره، آيه ١٥٤.

اگر تمام سلطنت روی همه زمین را با همه آنچه که در آنست به من دهند که ملک من باشد که یک نفر از امت محمد را بکشم، قبول نمي كنم و راضي نمي شوم. چگونه با حسين قتال مي كني كه ريحانه پیغمبر و سرور سینه او بود؟ مگر چنین می پنداری که تو همیشه در دنیا می مانی و نخواهی مرد؟ و اگر می دانی که می میری، فردا پس از مردن، جواب بيغمبر را چه خواهي گفت؟ و اگر هم از تو مؤاخذه نکند به چه رو به صورت او نگاه میکنی که فرزند او را که نور دیده و سرور سینه او [بود] راکشتهای و آرام دل فاطمه را شهید کردهای و فرزند سیّد اوصیاء را که سیّد جوانان بهشت و حجّت و خلیفه خدا است از پای در آوردهای و خدا را خصم خود قرار دادهای؟ مگر نمي داني امروز حقّ حسين بر ما، مانند حقّ پيغمبر است در زمان او و طاعت او برما واجب است مانند طاعت او؟ و نمي داني كه او قسمت كننده بهشت و جهنّم است امروز، چنانچه ديروز پدر او بود؟ پس برای نفس خود هرچه راکه می خواهی اختیار کن، و خدا را گواه می گیرم ای عمر! اگر با او جنگ کنی، و یا او رابکشی یا اعانت بر قتل او کنی، در دنیا نخواهی زیست مگر چند روزی و به حکومت ری و ارزوي دنياي خو د نخواهي رسيد.

عمر سعد لعین گفت: مرا از مرگ می ترسانی و چون او راکشتم امیر و سردار هفتاد هزار سر سوار خواهم بود و حکوت و سلطنت ملک ری نیز میکنم.

کامل گفت: من اتمام حجّت برتو می کنم و حدیثی برایت نقل می نمایم، شاید خدا شرّ شیطان را از تو دور کند و تو را رفیق راستی دهد. بدانکه من با پدرت به شام رفتیم. در یک سفری شتر من واماند و از رفقا و قافله عقب ماندم و راه را گم کردم و تشنگی به من زور آورد، و حیران در میان بیابان می رفتم ناگاه دیر راهبی را از دور دیدم. خود را

به آن رساندم و از شتر به زیر آمدم و بر در دیر رفتم که قدری آب بیاشامم، راهب سر خود را از دیر بیرون آورد و گفت: چه میخواهی؟ گفتم: تشنه ام. گفت: تو از امّت آن پیغمبری که همدیگر را میکشند در محبّت دنیا؟ گفتم: من از امّت مرحومه محمّد بن عبدالله هستم. گفت: بد امّتی هستید، وای بر شما در روز قیامت در حالتی که تعدّی به عترت پیغمبر خود کرده اید و زنان او را اسیر کرده و اموال او را غارت میکنید! گفتم: ای راهب، ما این کار را میکنیم؟ گفت: آری، و چون این عمل زشت از شما صادر شود آسمانها و زمینها متزلزل شوند و به ناله درآیند و دریاها موج زنند و کوهها به حرکت درآیند و تمام صحراها و بیابانها و وحشیان صحرا و ماهیان دریا و مرغان هوا به ناله و گریه درآیند، و لعنت کنند بر قاتلان او. و با اینها همه، قاتل او نیز در دنیا مکث نکند مگر چند روزی و به آرزوی خود نرسید، و زود باشد که شخصی از عقب آن مظلوم پیدا شود و خون او را بخواهد و نگذارد احدی از آنها که شریک در قتل اویند مگر آنکه به بدترین عقوبتی همه آنها را بکشد، و روح ایشان را خدا به زودی به جهنم

بعد از آن راهب گفت: چنان می دانم که قاتل آن بزرگوار با تو خویش باشد. به خدا قسم که من اگر تا آن روز بمانم جان خود را فدای او کنم و او را به جان و مال خود نگاه داری کنم و هر ضربتی که به او زنند به جان خود بخرم. من گفتم: آی راهب! پناه می برم به خدا از اینکه من قاتل او باشم که دختر زاده پیغمبر من است، یا با او قتال کنم. گفت: اگر تو نیستی کسی که به تو نزدیک است و نصف عذاب همه اهل دوزخ از برای او است و عذاب او از عذاب فرعون و هامان سخت تر است. پس در را بر روی من بست و مشغول عبادت شد و آب به من نداد، و من سوار شدم و خود را به یاران خود رساندم.



سعد، پدر تو گفت: دیر کردی، کجا بودی؟ حکایت دیر و راهب را از اول تا آخر برای او نقل کردم، او گفت: راست گفتی، من نیز یک دفعه به آن دیر رسیدم و آن راهب را دیدم و او به من گفت: پسر تو قاتل دختر زادهٔ پیغمبر شما است، و سعد به همین جهت ترسید که تو قاتل او باشی و تو را از خود دور کرد. و حال ای عمر! بترس از خدا و از این کار بگذر.

چون این خبر به ابن زیاد معلون رسید از عقب آن مرد خدا ترس، یعنی: کامل فرستاد و زبان او را قطع کرد و او یک روز یا نصف روز زنده بود و مرد.



## باب پنجم

## در گریه اسمانها و زمینها و اهل انها بر حسین ﷺ

در بیان احادیثی که روایت شده در حزن و اندوه و تحسر و تأثّر و گریستن و عزاداری کردن، خصوصاً آسمانها و زمینها در مصائب حضرت ابی عبدالله الحسین الله که در اینجا به نقل چندین حدیث اکتفاء می شود:

## حديث اول

فرات بن ابراهیم در تفسیر خود به سند معنعن از حضرت صادق الله روایت کرده که فرموده:

«كان الحسين على مع امّه تحمله فأخذه النبى الله و قال: لعن الله قاتلك، \_ إلى ان قال: و تبكيه السّماوات والأرضون». (١)

یعنی: حسین الله مادر او حمل کرده بود، پس پیغمبر ترای او را گرفت و فرمود: خدا لعنت کند کشنده تو را، که می گریند برای تو همه آسمان ها و زمین ها.

## حديث دوم

نيز از حضرت صادق على در ذيل آيه شريفه: ﴿وَاذْكُرْ فِي الْكِتْبِ إِسْمَعِيلَ إِنَّهُ كَانَ صادِقَ الْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولاً نَبِيّاً ﴾ (٢) فرموده:

اين اسماعيل پسر حضرت ابراهيم نيست، بلکه پسر حزقيل است، و در آن



حدیث است که خدای تعالی و حی کرد به او که، هر حاجت دیگری داری بخواه. عرض کرد: خدایا، تو از همه ما پیغمبران عهد گرفتی از برای خود به خداوندی و از برای محمّد پیغمبری و از برای اوصیاء او به امامت و ولایت، و تو خبر دادی که دل پیغمبر آخر زمان را که افضل از همه پیغمبران است به درد خواهی آورد، به مصیبتی که از همه مصیبتها عظیم تر است که به دختر زاده او روی خواهد داد، و تمام عالم از آسمانها و زمینها در مصیبت او خواهند گریست. (۱)

#### حديثسوم

در بحارالأنوار روایت کرده که: از جلمه چیزهایی که جبرئیل امین به پیغمبر خبر داده، این است که به آن حضرت گفت: چون بیاید روزی که در آن روز، کشته شود سبط تو و کسان او و لشکرهای اهل کفر و لعنت، دور او را بگیرند و به جنبش و تزلزل درآید کوه ها و به اضطراب و موج در آید دریاها، و موج زنند آسمانها و اهل آنها، و خشمناک شوند بر کشندگان فرزندان تو، به علت آن مصیبت عظیمی که بر تو و ذریّه تو وارد گردیده و هتک حرمت تو شده، (۲) تا آخر حدیث.

### حديث چهارم

در كتاب كامل الزيارات به سند خود از امام صادق الله روايت كرده كه فرمود:

«لمّا اسرى بالنبىّ قيل له: إنّ الله مختبرك بثلاث لينظر كيف صبرك،

ـ الى ان قال: ـ و أمّا ابنها الاخر فتدعوه أمّتك الى الجهاد، ثمّ يقتلونه صبراً و يقتلون ولده ومّن معه مِن أهل بيته، فيستعين بى و قد منى القضاء منى فيه بالشهادة له و لمن معه، و يكون قتله حجّة على ما بين قطريها، فتبكيه السّموات و الأرض جزعاً عليه، و تبكيه ملائكة لم تدركوا

۱\_بحار الأنوار، ج ۲۸، ص ۲۲۷. ۲\_كامل الزيارات، ص ۶۴؛ بحارالأنوار، ج ۲۸، ص ۵۸.



## نصر ته». (١) (الخبر)

یعنی: فرمود: چون پیغمبر تیکی به معراج سیر داده شد، به او گفته شد که: خدای تعالی امتحان کننده است تو را تا ببیند که صبر و شکیبائی تو چگونه خواهد بود ـ تا آنجاکه گفت: ـ امّا پسر دیگر فاطمه یعنی حسین را امّت تو دعوت می کنند او را به جهاد. پس می کشند او را به قتل صبر و می کشند پسران او را و کسانی که با او هستند از اهل بیت او. پس از من کمک می خواهد و قضا جاری شده به شهادت او از من و شهادت کسانی که با او هستند، و کشته شدن او حجّتی است ما بین دو قطر زمین. پس می گرید بر او آسمانها و زمین از روی جزع و بین دو قطر زمین. پس می گرید بر او آسمانها و زمین از روی جزع و دردناکی، و می گریند برای او ملائکهای که یاری او را درک نکر دند، (تا آخر خبر).

#### حديث ينجم

در کتب معتبره از جبله مکیه روایت شده که گفت: شنیدم از میثم تمارکه میگفت:

«و الله لتقتل هذه الامّة ابن بنت نبيّها. \_ الى ان قال: \_ و يبكى عليه الشمس و القمر، و السّماء و الأرض و مؤمنوا الانس و الجنّ، و جميع ملائكة السّموات و الارضين، و رضوان و مالك و حملة العرش، و تمطر السماء دماً و رماداً، \_ الى ان \_ قال ميثم: يا جبله، اعلمى ان الحسين بن سيّدالشهداء يوم القيامة و لأصحابة على سائر الشهداء فضلا، يا جبّلة: إذا نظرت إلى السّماء حمراء كأنّها دم عبيط، فاعلمى ان سيّدالشهداء الحسين قد قتل، قالت جبلة: فخرجت محمّد يوم فرأيت الشمس على الحيطان كأنّها الملاحف المعصفرة، فضجيت حينئذ و بكيت، و قلت: و الله الحيطان كأنّها الملاحف المعصفرة، فضجيت حينئذ و بكيت، و قلت: و الله

١- كامل الزيارات، ص ٣٣٢؛ بحارالأنوار، ج ٢٨، ص ٤١.



## قتل سيدنا الحسين عليه المالية ». (١)

یعنی: جبله مکیّه گفت: شنیدم از میثم تمار - رحمه الله - که می گفت: بخدا قسم که البته می کشند این امّت پسر دختر پیغمبر خود را. تا اینکه گفت میثم در حالتی که گریه می کرد بر آن حضرت که: آفتاب و ماه و ستاره ها و آسمان ها و زمین و آدمیان و جنیان - مؤمنان از ایشان - و جمیع ملائکه آسمان ها و زمین ها و رضوان خازن بهشت و مالک دو زخ و حاملان عرش و آسمان خون و خاکستر می بارد.

تا اینکه گفت: ای جبله! بدانکه حسین آقای شهیدان است در روز قیامت، و هر آینه اصحاب او بر سایر شهیدان بر تری دارند. ای جبله! هرگاه دیدی که آسمان سرخ شد که گویا خون تازه است، بدانکه آقای شهیدان حسین کشته شده. جبله گفت: روزی بیرون آمدم دیدم آفتاب بر دیوارها مانند جامه رنگین است، شیون زدم و گریستم و گفتم: به خدا قسم آقای ما حسین کشته شد.

### حديث ششم

در تفسير على بن ابراهيم مسنداً از اميرمؤمنان عليه روايت كرده كه فرمود:

«مرّ رجل عدوّالله و لرسوله، فقال: فما بكت عليه السماء و الأرض و ما كانوا منظرين، ثمّ مرّ عليه الحسين بن على، فقال: لكن هذا لتبكيّن عليه السماء و الأرض إلّا على يحيى بن زكريًا و الحسين بن على». (٢)

یعنی: مردی گذشت بر امیرمؤمنان که آن مرد دشمن خداورسول او بود. پس آن حضرت فرمود: پس نگریست بر او آسمان و زمین، و نبوده اند از مهلت داده شدگان. در آن حال بگذشت بر آن حضرت

١-علل الشرايع، ج١، ص٢٢٧؛ بحار الأنوار، ج ٢٥، ص ٢٠٢. ٢- تفسير القمّى، ج٢، ص ٢٤٥؛ بحار الأنوار، ج١٢، ص١٤٧.



حسین بن علی المنطق فرمود: لکن بر او گریه میکند آسمان و زمین، و فرمود: گریه نکرد آسمان و زمین مگر بر یحیی پسر زکریا و حسین پسر علی المجیجاد.

#### حديث هفتم

نیز در کتاب کامل الزیارات مسنداً از مردی روایت کرده که گفت: شنیدم از امیرالمؤمنین ﷺ زمانی که در رُحْبَه مسجد کوفه بود و تلاوت میفرمود این آیه را:

﴿فَمَّا بَكَتْ عَلَيْهِمُ السَّمَّاءُ وَ الْأَرْضُ وَ مَا كَانُوا مُنظَرِینَ ﴾. (١)

در آنگاه حسین ﷺ از بعضی از درهای مسجد بیرون آمد و بر آن حضرت وارد شد. پس فرمود:

«ان هذا سیقتل و یبکی علیه السماء و الأرض» (۲).

یعنی: این حسین زود باشد که کشته خواهد شد و بر او میگرید آسمان و زمین.

## حديث هشتم

از ابراهیم نخعی روایت کرده که گفت:

«خرج امیرالمؤمنین ﷺ فجلس فی المسجد، و اجتمع أصحابه حوله، و جاء الحسین حتّی قام بین یدیه، فوضع یده علی رأسه فقال: یا بُنیّ انّ الله عیّر أقواماً فی القرآن، فقال: ﴿فَمَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَ اللارْضُ وَ مَا كَانُوا مُنظِرِینَ ﴾ وایم الله لیقتلنّک، ثمَّ تبکیک السّماء والأرض». (٣) یعنی: بیرون آمد امیرالمؤمنین ﷺ و نشست در مسجد و اصحاب او در گرد او جمع شدند و حسین آمد تا اینکه ایستاد در مقابل او. پس

۱ ـ سوره دخان، آیه ۲۹، ص۸۸ ۲ ـ کامل الزیارات، ص ۸۸؛ بحارالأنوار، ج۴۵، ص۲۰۹. ۳ ـ کامل الزیارات، ص ۸۸؛ بحارالأنوار، ج۴۵، ص۲۰۹.



آن حضرت دست خود را بر سر او گذارد. پس فرمود: ای پسرک من! بهدرستی که خدا سرزنش می کند گروهی را در قرآن. پس گفت: گریه نکرد برایشان آسمان و زمین، و مهلت به ایشان داده نشده، و سوگند به خدا هرآینه تورا خواهند کشت، پس بر تو آسمان و زمین خواهند گریست.

### حديث نهم

عن كثير بن شهاب الحارثي قال:

«بينا نحن جلوس عند اميرالمؤمنين ﴿ اذ طلع الحسين، فضحك على ﴿ إِنَّ الله ذكر قوماً فقال: ﴿ فَما بَكَ عَلَى السَّماء و الارضُ و ما كانوا منظرين ﴾ و الذي فلق الحبة و برأ النَّسمة ليُقتلن هذا و لتبكين عليه السّماء و الأرض». (١)

کثیر بن شهاب حارثی گفته است: در اثنائی که ما نشسته بو دیم نزد امیرالمؤمنین الله در رُحبه که جائی است در کوفه، ناگاه ظاهر شد حسین. پس امیرمؤمنان الله خندید، به طوری که دندانهای او ظاهر شد شد و فرمود: به درستی که خدای تعالی ذکر نموده گروهی را. پس از آن آیه فهما بکت علیهمالسماه ورا، تا آخر آیه خواند و فرمود: سوگند به آن خدائی که شکافت دانه را و آفرید بنده را، هر آینه کشته خواهد شد البته این فرزند من، و هر آینه می گرید بر او آسمان و زمین.

#### حديث دهم

سيّد بن طاووس -عليه الرحمة - در كتاب ملهوف گفته است كه:

«قال على بن الحسين الله فى خطبة خطبها حين يقدم من كربلا إلى المدينة، و هذه الرواية التى لا مثل لها رزية: أيّها النّاس، فَاى رجالاتٍ مِنكم يَسُرّون بعد قَتلِهِ؟ ام اى عين منكم تَحبِسُ دمعها و تـضنّ عـن

١-كامل الزيارات، ص٩٢؛ بحارالأنوار، ج٢٥، ص٢١٢.



انهمالها؟ فلقد بَكَت السَّبع الشداد لقَتلِهِ، و بكت البحار بأمواجها، و السَّمُوٰاتَ بأركانها، و الأرض بأرجائها». (١)

روایت کرده است سیّد علی از حضرت امام زین العابدین الی در خطبهای که: خوانده وقتی که از کربلا به مدینه می آمد که این مصیبت چنان مصیبتی است که مانند ندارد. ای مردمان! پس کدام مردانند از شما که شاد شوند بعد از کشته شدن پدرم؟ کدام چشم است از شما که حبس کند اشک خود را و بخل کند از ریختن آن؟ پس محققاً گریه کرد هفت آسمانِ محکم برای کشته شدن او و گریه کرد دریاها به کرد هفت آسمانِ محکم برای کشته شدن او و گریه کرد دریاها به موجهای خودش و آسمانها به ارکان خودش و زمین باکنارههای خودش.

## حديث يازدهم

حضرت صادق از پدر بزرگوارش امام باقر و آن حضرت از پدر بزرگوارش على بن الحسين الليال روايت فرموده كه فرمود:

«ان الحسين بن على بن ابى طالب دخل يوماً على الحسن، فلمّا نظر إليه بكى، فقال له: ما يبكيك يا اباعبدالله؟ قال: أبكى لما يصنع بك، فقال له الحسن: إنّ الذى يؤتى إلىّ سَمّ يُدسّ إلىّ فأقتل به، و لكن لا يوم كيومك يا اباعبدالله! \_ الى ان قال: \_ فعندها تحلّ بنى اميّة اللعنة و تمطر السّماء دماً و رماداً». (٢)

یعنی: روزی داخل شد حسین بن علی بن ابی طالب بر برادرش حسن بینی ، چون بر او نگریست، گریه کرد. آن حضرت فرمود: چه چیز تو را به گریه درآورد ای ابی عبدالله؟ عرض کرد: گریه می کنم برای آنچه که با تو کردند از جور و جفا. پس حضرت مجتبی بینی برای آنچه که با تو کردند از جور و جفا. پس حضرت مجتبی بینی برای آنچه که با تو کردند از جور و جفا.

١-اللهوف في قتلى الطفوف، ص ٢٣٨؛ بحارالأنوار، ج٤٥، ص ١٤٧.
 ٢-ابن شهر أشوب، مناقب، ج٤، ص ٩٥؛ عوالم العلوم، ج ١٧، ص ٤٥٩.



فرمود: مصیبت من آنست که به پنهانی زهری به من خورانیدند و به آن کشته می شوم، و لیکن هیچ روزی مثل روز تو نیست ای اباعبدالله! تا آنجائی که فرمود: در آن وقت حلول می کند بر بنی امیه لعنت، و می بارد آسمان خون و خاکستر.

## حديث دواز دهم

در کتاب قرب الاسناد از حنّان از ابی عبدالله الله روایت کرده که فرمود:

«زور و الحسین و لا تجفوه، فإنه سیّدالشهداء و سیّد شباب اهل الجنّة،
و شبیه یحیی بن زکریّا، و علیهما بکت السماء و الأرض». (۱)
یعنی: زیارت کنید حسین را و به او جفا نکنید. زیراکه او آقای شهیدان و آقای جوانان اهل بهشت و شبیه یحیی پسر زکریا است، و بر ایشان گریه می کند آسمان و زمین.

### حديث سيزدهم

ابن ابي فاخته روايت كرده از امام صادق ﷺ كه فرمود:

«إنّ اباعبدالله الحسين الله لمّا قُتِلَ بكت عليه السّمٰوات السّبع و الأرضون السّبع، و ما فيهنَّ و ما بينهنَّ». (٢)

یعنی: بهدرستی که ابوعبدالله ﷺ چون کشته شد، گریه کرد بر او آسمانها و زمینهای هفتگانه.

### حديث جهاردهم

از امام صادق ﷺ روایت شده که فرمود:

«إنّ اباعبدالله الحسين بن على لمّا مضى بكت عليه السّموات السّبع و

۱-قرب الاسناد، ص ۹۹، ح ۳۳۶؛ بحارالأنوار، ج ۱۰۱، ص ۳۵. ۲-شیخ طوسی، أمالی، ص ۵۴؛ بحارالأنوار، ج ۴۵، ص ۲۰۶.



# الأرضون السبع و ما فيهنّ و ما بينهنّ». (١)

بهدرستی که اباعبدالله الحسین پسر علی، چون شهید شد، گریه کرد بر او آسمانهای هفتگانه و زمینهای هفتگانه و آنچه در میان آنها است.

## حديث بانزدهم

حسین بن ثویر گفته که: من با پسر ظبیان و مفضّل و ابوسلمه سرّاج نشسته بودیم نزد ابی عبدالله صادق الله و یونس بن عبدالرحمن که سنّ او از ما زیادتر بود با آن حضرت سخن می گفت و حدیث طولانی را ذکر می کرد، پس حضرت صادق الله فرمود: (۲) حدیثی را که قبلاً ذکر شد.

### حديث شانزدهم

و نيز در كتاب كامل الزيارات از زراره روايت كرده كه ابوعبدالله الله فله فرمود:

«يا زرارة، إنّ السّماء بكت على الحسين أربعين صباحاً بالدّم، و انّ

الأرض بَكَت على الحسين أربعين صباحاً بالسّواد». (") (كه قبلاً به طور تفصيل با ترجمه آن گذشت).

### حديث هفدهم

در کامل الزیارات از امام صادق با روایت کرده که فرمود:

«إن الحسین بکی لقتله السّماء و الأرض و أحمرتا».

یعنی: به کشته شدن حسین با آسمان و زمین گریه کردند و سرخ شدند. (راوی ابوبصیر است).

<sup>1-</sup> كامل الزيارات، ص ٠٠٠ بحار الأنوار، ج ٢٥، ص ٢٠٠. ٢- الكافى، ج ٢، ص ٥٧٥؛ بحار الأنوار، ج ٢٥، ص ٢٠٠. ٣- كامل الزيارات، ص ٠٠٠ بحار الأنوار، ج ٢٥، ص ٢٠٠. ٢- كامل الزيارات، ص ٩٠٠ بحار الأنوار، ج ٢٥، ص ٢١٩.



### حديث هجدهم

و نیز در کامل الزیارات روایت کرده است از حنّان که گفت: گفتم به ابی عبدالله الله : چه می فرمائی در زیارت قبر حسین الله ؟ آن حضرت جواب فرمود: - تا آنکه -گفت:

«و لكن زُره و لا تجفه، فانه سيّد شباب الشهداء، و سيّد شباب أهل الجنّة، و شبيه يحيى بن زكريّا و عليهما بكت السماء و الأرض». (١) يعنى: و ليكن زيارت كن او را و جفا نكن به او. زيراكه او آقاى جوانان شهداء و آقاى جوانان اهل بهشت و شبيه يحيى پسر زكريّا است، و بر اين هر دو گريه كرد آسمان و زمين.

### حديث نوزدهم

و نیز داود فرقد گفته است که شنیدم از حضرت صادق الله که فرمود: کسی که قاتل حسین بود، ولد زنا بود و کسی که کشت حضرت یحیی را، ولد زنا بود، و فرمود: سرخ شد آسمان یکسال، وقتی که حسین کشته شد. پس فرمود: گریه کرد آسمانها و زمینها بر مصیبت حسین الله و بر حضرت یحیی پسر زکریا، و سرخ شدن آنها گریه نمودن آنها است. (۲)

### حديث بيستم

در عیون اخبار الرضا على در ضمن حدیث ریّان بن شبیب که قبل از این ذکر شد از حضرت رضا على فرموده:

«بكت السموات و الأرضون لقتله». (٣)

۱-کامل الزیارات، باب ۲۸، ح ۱۳؛ بحار الأنوار، ج ۱۰۱، ص۵. ۲-کامل الزیارات، باب ۲۸، ح ۲۱؛ بحارالأنوار، ج ۴۵، ص۲۱۳. ۳-عیون اخبار الرضا، ج ۱، ص ۲۹۹؛ بحارالأنوار، ج ۴۴، ص۲۸۵.

گریه کردند آسمانها و زمینها برای کشته شدن حسین علا.

## حديث بيست و يكم

در زيارت رجبيّه است كه فرموده:

«أشهد لقد اقشعرت لدمائكم اظلة العرش مع اظلّة الخلائق، و بكتكم السماء و الأرض». (١)

### حدیث بیست و دوم

در بعضى از زيارت مأثوره وارد شده:

«أشهد أنَّ دمک سکن فی الخلد، و اقشعرّت له أظلّة العرش، و بکی له جمیع الخلائق، و بکت له السّمٰوٰات السّبع و الأرضون السّبع». (۲)
یعنی: گواه می دهم که خون تو در بهشت جاوید ساکن شد و به لرزه در آمد برای آن، نورهای عرش یا مجرّداتی که در عرشند و گریه کردند برای او همه مخلوقات و گریه کرد برای او آسمانهای هفتگانه و زمینهای هفتگانه.

### حديث بيست و سوم

در زیارت مأثوره از حضرت صادق الله است که فرموده: «و قد بکتک السّموات و الأرضون». (۳) یعنی: گریستند برای تو آسمانهاو زمینها.

١-اقبال الأعمال، ص ٤٥؛ بحارالأنوار، ج ٩٨، ص ٣٣٤.
 ٢-من لا يحضره الفقيه، ج٢، ص ٥١٤؛ وسائل الشيعه، ج ١٢، ص ٤٩١.
 ٣-كامل الزيارات، ص ٢٣٣؛ بحارالأنوار، ج ٩٨، ص ١٨٢.



### حديث بيست و چهارم

در زیارتی که سیّد ابن طاووس در مزار خود روایت کرده ـ و ظاهر مأثور بودن آن است ـ فرموده:

«و اهتز العرش و السماء، و اقشع الأرض و البطحاء».(١) يعنى: به لرزه درآمد عرش و آسمان، و لرزيد زمين و ريگها.

### حديث بيست و پنجم

و نیز در همان زیارت است:

«السلام عليك يا من بكت مصابه السّمٰوات العلى، السلام عليك يا من بكت لفقده الأرضون السفلى». (٢)

یعنی: درود بر تو باد ای کسی که آسمانهای بلند در مصیبتهای تو گریست. درود بر تو ای کسی که گریه کرد برای ناپدید شدن تو زمینهای پست.

### حديث بيست و ششم

و نیز در زیارت مذکوره است:

«و يبكيك السماء و سكانها و الجبال و خزانهاو السحاب و أقطارها و الأرض و قيعانها». (٣)

و میگرید برای تو آسمان و ساکنین آن، و کوهها و خزینههای آن، و ابرها و اقطار آن، و زمین و تمام سطحهای آن.

### حديث بيست و هفتم

در زیارت عاشورا است که:

٢\_بحارالأنوار، ج ٩٨، ص ٢٣٥.

۱\_بحارالأنوار، ج ۹۸، ص ۲۳۲. ۲\_بحارالأنوار، ج ۹۸، ص ۲۴۱.



«جلّت و عظمت مصيبتك في السّمٰوات على جميع أهل السّمٰوات». (١)

و در جای دیگر آن است:

«يا لها من مصيبته ما أعظمها و أعظم رزيّتها في الإسلام و في جميع المسلوات و الأرضين». (٢)

یعنی: بزرگ و سترگ است مصیبت تو در آسمانها بر همه اهل آسمانها به تعجب آور مصیبتی که چقدر بزرگ است، و بزرگ است ماتم آن در اسلام و در همهٔ اهل آسمانها و زمینها.

## حديث بيست و هشتم

در دعای روز سوم ماه شعبان که روز ولادت آن حضرت است وارد شده:

«اللَّهمَّ إِنِّى أُستَلَكَ بِحقِّ المَولودِ في هذا اليومِ الموعودِ بشهادتهِ قَبلَ استهلاله و ولادَته، بَكَتهُ السّماء و مَن فيها و الأرض مَن عليها، و لمَّا يَطَأُ لابَتيها». (٣)

یعنی: خدایا من از تو میخواهم به حق آن زائیده شدهای که در این روز تولد یافته و وعده داده شده به شهید شدن او پیش از اینکه از مادر متولد شود و قدم در میان دو ریگزار مدینه نگذارده باشد، گریه کرد برای او آسمان و آنچه که در آن است و زمین و هر که در روی آن

### حديث بيست و نهم

در كتاب كامل الزيارات از على بن الحسين المناه روايت كرده كه فرمود:

<sup>-</sup> مصباح المتهجد، ص ۷۷۴؛ بحارالأنوار، ج ۹۸، ص ۲۹۳. ٢- مشكاة الأنوار؛ بحارالأنوار، ج ۹۸، ص ۲۹۲. ٣- اقبال الأعمال، ص ۲۰۲؛ بحارالأنوار، ج ۹۸، ص ۱۰۱.



«إنّ السّماء لم تبك منذ وضعت إلّا على يحيى بن زكريّا و الحسين بن على . \_ عرض كردم \_ أيّ شيء بكائها؟ قال: كانت اذا استقبلت بالثوب وقع على الثوب اثر البرغوث من الدّم». (١)

یعنی: آسمان گریه نکرده است از آن زمان که بنا نهاده است مگر برای یحیی پسر زکریًا و حسین بن علی ایک عرض کردم: چه چیز است گریه او؟ فرمود: همین که روی می آورد به جامه، واقع می شود بر جامه، مانند اثر کیک از خون.

#### حديث سيام

و نیز در همان کتاب از محمد بن جعفر از حضرت صادق ﷺ روایت کرده، که فرمود:

«احمرّت السماء حين قتل الحسين بن على سنة. قال: ثمّ بكت السماء و الأرض على الحسين بن على سنة. قال: و على يحيى بن زكريّا، حمرتها بكائها».(٢)

یعنی: آسمان سرخ شد وقت کشته شدن حسین بن علی یک سال. گریه کرد آسمان و زمین بر حسین بن علی المیالیاتی.

## حدیث سی و یکم

از صفوان جمال روایت شده که: در خدمت حضرت صادق الله بودم و از مکه به مدینه می رفتیم. در عرض راه آثار حزن و اندوه از بشره آن حضرت ظاهر گردید. گفتم: یا بن رسول الله! به چه جهت شما را اندوهناک و شکسته خاطر می بینم؟ فرمود: ای صفوان! اگر آنچه من می شنوم تو هم می شنیدی، هر آینه باز می داشت تو را از سخن گفتن با من.

ا بحار الأنوا، ج ٩٨، ص ١٠١؛ عوالم العلوم، ج ١٧، ص ٢٤٩. ٢ ـ كامل الزيارات، باب ٢٨، ح ٢١؛ بحار الأنوار، ج ٤٥، ص ٢١٣.

تا - آنکه - فرمود: وقتی که حضرت امام حسین الله شهید شد، همه آسمانها و زمینها و مخلوقاتی که در آن بودند از ملائکه و انسان و جنیان و وحوش و درندگان و مرغان و جمادات و نباتات، همه به گریه و ناله درآمدند، و ملائکه آسمانها عرض کردند که: خداوند!! ما طاقت مشاهده چنین ظلمی را به فرزند حبیب تو نداریم. ما را رخصت ده تا بنیآدم را هلاک کنیم و ایشان را از روی زمین براندازیم، به جهت آن بی حرمتی که نسبت به تو کردند و برگزیدگان تو راکشتند؛ به این ذلت و خواری.

خدای تعالی و حی فرمود به ایشان که: ای ملائکه من! و ای آسمانها و زمینها! ساکت شوید. بعد از آن حجابی را که از پیش چشم ایشان برداشت؛ چون نگاه کردند، در پشت آن حجاب، محمّد مصطفی ایشان را با دوازده وصی او دیدند. بعد از آن اشاره به مهدی قائم آل محمّد فرمود، و فرمود: ای ملائکه من! و ای آسمانها و ای زمینهای من! به این شخص انتقام خواهم کشید و طلب خون او را خواهم کرد. (۱)

### حدیث سی و دوم

در کتاب کافی از أبان از عبدالملک روایت کرده که گفت: سؤال کردم از ابی عبدالله علیه از روزه گرفتن روز تاسوعا و عاشورا از ماه محرّم فرمود:

«تاسوعا يوم حوصر فيه الحسين ﴿ و أصحابه ـ رضى الله عنهم ـ بكربلا، و اجتمع عليه خيل أهل الشام و أنا خوا عليه، و فرح ابن مرجانة و عمر بن سعد بتوافر الخيل، و كثرتها استضعفوا فيه الحسين ﴿ و أصحابه ـ كرم الله وجوههم ـ و أيقنوا أن لا يأتي الحسين ناصر لا يمدّه أهل العراق بأبي المستضعف الغريب.

ثمّ قال: و أمّا عاشورا، فيوم أصيب فيه الحسين صريعاً بين أصحابه و أصحابه و أصحابه صرعى حوله، أفصوم يكون في ذلك اليوم؟ كلّا و ربِّ البيت

١-بحارالأنوار، ج ٩٨، ص ١٤؛ مستدرك الوسائل، ج ١٠، ص ٣٤٣.



الحرام ما هو يوم صوم، و ما هو إلا يوم حزن و مصيبة دخلت على أهل السماء و أهل الأرض و جميع المؤمنين، و يوم فرح و سرور لابن مرجانة و آل زياد و أهل الشام \_ غضب الله عليهم و على ذرّياتهم \_، و ذلك يوم بكت عليه بقاع الأرض، خلا بقعة الشام، فمن صامه أو تبرّك به، حشره الله مع آل زياد ممسوخ القلب، مسخوط عليه، و من أدّخر إلى منزله ذخيرة أعقبه الله تعالى نفاقاً في قلبه إلى يوم يلقاه، و أنزع البركة عنه و عن أهل بيته و ولده، و شاركه الشيطان في جميع ذلك». (١)

یعنی: چون راوی از روزه روز تاسوعا و عاشورا از آن حضرت پرسید، فرمود: در روز نهم محرّم، سواران ابن زیاد به کربلا رسیدند و او و یاران او را سخت محاصره نمودند. و ابن زیاد و ابن سعد به بسیاری سپاه و لشکر خود شاد و مسرور بودند که امام و یارانش را توانایی ممانعت و دفع ایشان نمانده، و از کوفیان کسی به معاونت ایشان نیامده. پدرم فدای آن مظلوم باد که ناتوانش دیدند و غریبش گذاردند. و در روز دهم، امام و یارانش راکشتند و بر خاک افکندند. مگر چنین روزی راباید روزه گرفت؟ حاشا، قسم به پـروردگار خـانه محترم کعبه، هرگز چنین روزی را باید روزه گرفت؟ حاشا، قسم به پروردگار خانه محترم کعبه، هرگز چنین روزه گرفتن در آن سزاوار نیست. زیراکه آن روز، روز اندوه و عزاداری اهل آسمان و زمین و همهٔ مؤمنان و روز شادی و سرور آلمروان و آل زیاد و مرجانه و شامیان است. خدا غضب كند ايشان و فرزندان و ذريه ايشان را. و آن روز، روزیست که همه بقعهای زمین بر حسین ﷺ گریستند مگر بقعه شام. پس کسی که در آن روز، روزه بگیرد و به آن تبرّک جوید، خدا او را با آل زیاد محشور میکند در حالتی که دل او مسخ شده، مشمول خشم و غضب خواهد بود، و کسی که در آن روز برای منزل خود چیزی

١-الكافي، ج ٢، ص ١٤٧؛ بحارالأنوار، ج ٢٥، ص ٩٥.



ذخیره کند، برای او مبارک نباشد و فزونی نیابد؛ نه خودش و نه اهل خانهاش و نه فرزندانش، و شیطان در همه آنهابا او شریک شود.

## حدیث سی و سوم

و در زيارت قائميّه است كه فرموده:

«فقام ناعیک عند قبر جدّ ک الرسول ﷺ، فنعاک إلیه بالدمع الهطول قائلاً یا رسول الله قتل سبطک و فتاک، و استبیح أهلک و حماک، و سبیت بعدک ذراریک، و وقع المحذور بعتر تک فانجزع الرسول، و بکی قلبه المهول، و عزاه بک الملائکة والانبیاء، و فجعت بک امّ ک الزهراء، و اختلفت جنود الملائکة المقربین تعزّی أباک امیرالمؤمنین، و أقیمت لک الماتم فی أعلیٰ علیین، و لطمت علیک الحور العین، و بکت السماء و سکانها». (۱) (الخ).

یسعنی: پس ایستاد خسبر آورنده مسرگ تسو نزد قبر جدّت رسول خدانیک و خبر مرگ تو را به او داد، با اشک جاری، در حالی که میگفت: ای رسول خدا! سبط تو و جوانمرد تو کشته شد و اهل تو مستأصل و غارت زده گردیدند، و پس از تو ذریه تبو اسیر شدند، و عترت تو در محذور واقع شدند.

پس رسول به جزع درآمد و دل او گریست، و ملائکه و پیغمبران او را تعزیت گفتند و از شهادت تو، مادرت دردناک شد و لشکرهای ملائکه مقربین برای تعزیت گویی به نزد پدرت امیرمؤمنان رفت و آمد کرده و او را تعزیت گفتند، و برای تو در بلندترین درجات بهشت مجلسهای ماتم گرفتند، و حور عین برای تو بر روهای خود لطمه زدند، و آسمان و ساکنان آن در ماتم تو گریه کردند.

١-بحارالأنوار، ج ٩٨، ص ٣٢٢.



حدیث سی و چهارم

مزار بحارالأنوار طبع امين الضرب صفحه ١٧٧ در يكي از زيارات مطلقه أن حضرت از جمله فقرات أن اين است كه فرموده:

«ثمَّ تنادیه و تقول: بأبی و امّی ولد رسول الله، بأبی وامّی من بکته لطیب وفاته سماء الله و أرضه و ملائکته».(۱)

یعنی: پس او را ندا میکنی و میگویی: پدر و ماردم فدای پسر رسول خدا، پدر و مادرم فدای کسی که گریه کرد برای پاکیزگی وفات او، آسمان خدا و زمین او و ملائکه او.

## حديث سي و پنجم

نیز در مزار بحار فرموده آنچه را که مفادش این است: یافتم در نسخه قدیمه از مؤلّفات اصحاب خود، زیارت دیگری را بعد. زیارت را به طور تفصیل بیان فرموده تا می رسد به آنجائی که فرموده:

«ثمَّ قبل الضّريح ومل إلى الرأس، و قل: السلام عليك يا ثارالله و ابن ثاره، السلام عليك يا وترالله الموتور في السّمٰوات و الأرض، أشهد أنَّ دمك سكن في الخلد، فاقشعرّت له أظلة العرش، و بكت لك جميع الخلائق، و بكت لك السّمٰوات السّبع، و الأرضون السّبع، و من فيهنّ و ما بينهنّ، و ما ينقلب في الجنّة و النّار من خلق ربّنا و ما يرئ و ما لا يرئ». (٢)

یعنی: درود بر تو باد ای کسی که خون خواه او خداست، و پسر آن کسی است که خون خواه او خدا است. درود بر تو باد ای صاحب خونی که اهل و مال و خون خود را دادی و کشته شدی و درک نکردی طالب خون خود را در آسمانهای هفتگانه و زمین. گواهی می دهم که خون تو در بهشت جاوید برده و در آنجا ساکن شد و سایههای عرش به لرزه درآمد و گریه کرد برای تو همه مخلوقات. و گریه کرد برای تو آسمانهای هفتگانه، و آنکه در آنها، و برای تو آمد می کنند و آنکه در میانه آنها است، و آنچه که در بهشت رفت و آمد می کنند و

۱۔بحارالأنوار، ج ۹۸، ص ۲۵۳. ۲۔الكافى، ج ۴، ص ۵۷۶؛ بحارالأنوار، ج ۹۸، ص ۲۶۶.



آنچه که در آتشند از مخلوقات پروردگار ما، و آنچه که دیده میشوند و آنچه که دیده نمیشوند.

#### حدیث سی و ششم

در زیارت مفصّلهای که در بحار از سیّد مرتضی و مصباح شیخ روایت کرده، از جمله فقراتش این است:

«و أقيمت عليك الماتم في أعلى عليين تلطم عليك فيها الحور العين، و تبكيك السّموات و سكانها، و الجبال و خزّانها، و السحاب و أقطارها، و الأرض و قيعانها، و البحار و حيتانها، و مكة و بنيانها، و الجنان و ولدانها، و البيت و المقام و المشعر الحرام و الحطيم و زمزم و المنبر المعظم، و النجوم الطوالع، و البروق اللوامع، و الرعود القعائع، و الرياح الزعازع، و الأفلاك الروافع». (١)

یعنی: و بر پا داشته شد مجلسهای عزا بر تو در بالاترین درجات بهشت، و لطمه میزنند بر روهای خود حور العین بر مصیبتهای تو، و می گریند آسمانها و ساکنین آن، و کوهها و خزینه دارهای آن، و ابرها و قطرهای آنها، و زمین و پست و بلندهای آن، و دریاها و ماهیان آنها، و مکّه و بناهای آن، و بهشتها و پسران آنها، و خانه خدا و مقام ابراهیم و مشعر الحرام و حطیم و زمزم و منبر معظم، و ستاره هائی که طالع شونده است، و برقهای درخشنده و رعدهای غرش کننده و بادهای به حرکت درآورنده و چرخهای گردنده با رفعت.

### حديث سي و هفتم

در کتاب قصص راوندی از حضرت صادق الله روایت کرده که فرمود:
«إنّ الحسین بن علی بکی لقتله السّموات (السماء) و الأرض و
احمرتا، و لم تبکیا علی أحدقط إلاّ علی یحیی بن زکریّا.»

(۲)
یعنی: به درستی که حسین بن علی، گریه کرد برای کشته شدن او
آسمانها و زمین و سرخ گردیدند، و گریه نکردهاند بر احدی مگر بر

۱-بحارالأنوار، ج ۹۸، ص ۲۴۱.
 ۲-رواندی، قصص الأنبیاء، ص ۲۲۲؛ بحارالأنوار، ج ۱۴، ص ۱۸۳.



### يحيى فرزند زكريًا.

### حديث سي و هشتم

در كتاب كامل الزيارات از ابى جعفر على روايت كرده است كه فرمود: «ما بكت السماء على أحد بعد يحيى بن زكريا إلّا على الحسين بن على، فانها بكت عليه أربعين يوماً».(١)

یعنی: نگریست آسمان بر احدی بعد از یحیی پسر زکریًا مگر برای حسین بن علی، پس او گریه کرد بر آن حضرت چهل روز.

### حديث سي و نهم

در قصص راوندی از جابر از حضرت ابی جعفر امام محمّد باقر الله روایت کرده، در تفسیر قول خدای تعالی: ﴿ لَمْ نَجْعَلْ لَهُ مِنْ قَبْلُ سَمّياً ﴾ (٢) فرموده:

«يحيى بن زكريًا لم يكن له سمى قبله و الحسين بن على لم يكن له سمى قبله، و بكت السماء عليهما أربعين صباحاً». (٣)

یعنی: یلحیی پسر زکریًا اللی پیش از خود همنامی نداشته و حسین بن علی اللی هم پیش از او همنامی نداشته، و گریه کرد آسمان بر ایس دو چهل صباح.

### حديث چهلم

از زهری و ثعلبی و مسلم روایت شده:

«لما قتل الحسين الله بكت السماء، و أن الحمرة الَّتي مع الشفق لم يكن قبل قتل الحسين». (۴)

یعنی: چون کشته شد حسین الله گریه کرد آسمان، و این سرخی که با شفق، یعنی: روشنیای که اول شب ظاهر می شود، پیش از کشته شدن حسین نبود و دیده نمی شد.

١- كامل الزيارات، ص ٩٠ بحارالأنوار، ج٢٥، ص ٢١١.

۲ ـ سوره مريم، آيه ٧.

٣ ـ راوندي، قصص الأنبياء، ص ٢٢٢؛ بحار الأنوار، ج ١٨، ص ١٨٢. ٣ ـ بحار الأنوار، ٤٥، ص ٢١٧؛ اسرار الشهادة، ج ٣، ص ١٥.



## باب ششم

در بیان آنچه از کتب عامّه روایت شده در خون باریدن و گریستن آسمان و زمین در مصیبت حسین ﷺ

## [حديث] اول

ثعلبی در تفسیر خود مرفوعاً روایت کرده که: در آن هنگام که حسین الله کشته شد از آسمان خون بارید.(۱)

## [حديث] دوم

در طرائف در اول جزء پنجم از صحیح مسلم در تفسیر آیه مبارکه: ﴿ فَ مَا بَکَتْ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَالْأَرْضُ وَمَا كَانُوا مُنْظِرِينَ ﴾ (٢) گفته است كه: چون حسین فرزند علی كشته شد آسمان گریه كرد، و گریه او سرخ شدن او بود. (٣)

### [حديث] سوم

ثعلبی در تفسیر آیه مذکوره گفته است: سرخیای که بـا روشـنی اول شب دیـده میشود، پیش از کشته شدن حسین دیده نمیشد و نبود. (۴)

<sup>1-</sup> تفسير الثعلبي، ج ٨ ص ٣٥٣؛ الصواعق المحرقة، ص١٩٤. ٢-سوره دخان، آيه ٢٩.

٣ طرانف، ص٢٠٣، ح٢٩٣؛ بحارالأنوار ج ٤٥، ص ٢١٧. ٢ ـ تفسير الثعلبي، ج ٨ ص ٣٥٣؛ ينابيع المؤدة، ج٣، ص٢١.



## [حديث] چيارم

اخرج الحافظ ابوالحسن عثمان بن محمّد عن عيسى الحارث الكندى قال: «لمّا قتل الحسين بن علىّ مكثنا سبعة أيّام، إذا صلّينا العصر نظرنا إلى الشمس على الحيطان كأنّها ملاحف معصفرة من شدّة حمرتها».(١)

یعنی: بیرون آورده است حافظ ابوالحسن عثمان بن محمّد از عیسی پسر حارث کندی که گفت: چون کشته شد حسین پسر علی این می کردیم هفت روز. وقتی که نماز عصر را می خواندیم آفتاب را بر دیوار نگاه می کردیم، مانند جامه های تیره رنگ می دیدیم، از شدّت سرخی آن.

## [حديث] پنجم

ابن جوزي از ابن سيرين روايت كرده كه گفت:

«إنّ الدنيا بعد قتل الحسين أظلمت ثلاثة أيّام ثم ظهرت الحمرة، في السّماء. قال بعض العامة: أحمرت السّماء ستة أشهر بعد قتله ثم لازالت الحمرة ترى بعد ذلك». (٢)

یعنی: دنیا بعد از کشته شدن حسین الله تا سه روز تاریک شد. پس از آن سرخیای در آسمان ظاهر شد. و بعضی از عامّه گفته اند که: سرخ شد آسمان شش ماه پس از کشته شدن او، و بعد از آن هم همیشه سرخ دیده می شد.

### [حديث] ششم

و نيز از جد خود روايت كرده است على بن مسهر قرشى كه گفت: «أدركت الحسين بن على على حين قتل. قال: فمكثنا سنة و تسعة

١-كشف الغمة، ج ١، ص ٥٩٧؛ بحار الأنوار، ج ١٨، ص ١٥. ٢- تذكرة الخواص، ص ٢٧٤؛ لواعج الأشجان، ص ١٩١.



أشهر، و السّماء مثل العَلَقة، مثل الدّم، ماتری الشَّمس». (۱)
یعنی: درک کردم حسین بن علی را زمانی که کشته شد. پس از آن
مدّت یک سال و نه ماه مکث کردیم، در حالی که رنگ آسمان مانند
علقمه و مثل خون بود و آفتاب به رنگ خون دیده می شد.

## [حديث] هفتم

و نيز از محمّد بن سلمه نقل كرده از كسى كه براى او حديث كرده كه گفته است: «لمّا قتل الحسين بن على أمطرت السّماء دماً تراباً أحمراً». (٢)
يعنى: چون حسين بن على كشته شد، از آسمان خون و خاك سرخ
باريد.

## [حديث] هشتم

در كتاب منتخب از ابن عباس روايت كرده در تفسير قول خداى تعالى كه فرموده: ﴿فَمَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَ الْأَرْضُ﴾ (٣) گفته است:

«إنّه إذا قبض الله نبيّاً بكت عليه السماء و الأرض أربعين سنة، و إذا مات إمام من الأئمة الاوصياء بكت السّماء والأرض أربعين شهراً، وإذا مات العالم العامل بعلمه بكتا أربعين يوماً عليه، و أمّا الحسين فتبكى عليه السّماء و الأرض طول الدّهر، و تصديق ذلك أن يوم قتله قطرت السّماء دماً، و انّ هذه الحمرة التى ترى فى السّماء ظهرت يوم قتل الحسين و لم ترقبله أبداً، و يوم قتله لم يرفع حجر من الدّنيا إلّا وجد تحته دم». (۴) يعنى: زمانى كه قبض مى كند خدا روح بيغمبرى را، گريه مى كند أسمان و زمين بر او جهل سال، و هرگاه بميرد امامى از ائمة كه وصى آسمان و زمين بر او جهل سال، و هرگاه بميرد امامى از ائمة كه وصى

١- كامل الزيارات، ص ١٠١؛ بحارالأنوار، ج ٤٥، ص ٢١٠.

٢- كامل الزيارات، ص ١٠١؛ بحار الأنوار، ج ٤٥، ص ٢١١.

٣ ـ سوره دخان، آيه ٢٩.

٢ ـ طريحي المنتخب، ص ١٣٩؛ ملحقات احقاق الحق، ج٢٧، ص٣٧٩.



پیغمبرند، گریه می کند آسمان و زمین بر او چهل ماه، و هرگاه عالمی که به علم خود عمل کند بمیرد، گریه می کنند آن دو بر او چهل روز. و امّا حسین بین این از کریه می کند بر او آسمان و زمین به درازی عمر دنیا، و تصدیق بر آن است اینکه روز کشته شدن حسین آسمان خون بارید و این سرخیای که در آسمان دیده می شود، روز کشته شدن حسین ظاهر شده و پیش از آن دیده نشده، و در روز کشته شدن او هیچ سنگی از دنیا برداشته نمی شد مگر اینکه در زیر آن خون دیده می شد.

## [حديث] نهم

و نیز از کتاب عوالم نقل شده که: از نصره از مردی از اهل بیت المقدّس روایت کرده که گفت:

یعنی: به خدا سوگند که شناختیم ما اهل بیت المقدّس و نواحی آن در شب، هنگامی که حسین بن علی پیش کشته شده بود، شهادت آن بزرگوار را، گفتم: چگونه شناختید آن را؟ گفت: برنداشتیم هیچ سنگی را و نه کلوخی را و نه سنگ بزرگی را مگر آنکه دیدیم در زیر آن خونی که می جوشد، و دیوارها سرخ شده، مانند خون بسته، و سه روز خون گلگون بر ما بارید، و شنیدیم که ندا کننده در میان شب ندا می کند و در ندای خود می گفت:

أترجوا أمّة قتلت حسيناً شفاعة جدّه يوم الحساب يعنى: آيا اميدوارند امّتى كه كشتند حسين را، اينكه شفاعت كند ايشان را جدّ او در روز حساب.



معاذ الله لا نسلتم يسقيناً شفاعة أحمد و أبى تراب قطعاً پناه بردن به خدا است. نخواهيد رسيد شفاعت جدّ و پدر او. قتلتم خير من ركب المطايا و خير الشيب طرّاً و الشباب به قتل رسانيديد بهتر كسانى را بر شتران سوار شدهاند، و بهترين همه پيران و جوانان را.

سه روز آفتاب گرفته بود، به حـدی که ستاره های آسمان پیدا بود و روز بعد از شهادت آن مظلوم دانسته شد و نمی دانستیم که خبر آوردند و خبر آورنده که بود. پس از اندک زمانی خبر رسید که در همان روز آن حضرت را شهید کرده بودند. (۱)

## [حديث] دهم

در مناقب ابن شهر آشوب از ابی نعیم در کتاب دلائل النبوة روایت کرده از نصره أزدیّه که گفت:

«لمّا قتل الحسين أمطرت السماء دماً و جبابنا و جرابنا صارت مملوّة دماً».(٢)

یعنی: چون کشته شد حسین، آسمان خون بارید و چاههای ما و کو زههای ما یر از خون شد.

## [حديث] يازدهم

قرطة بن عبدالله مي كويد:

<sup>-</sup> الخرائج و الجرائح، ج ٢، ص ٥٧٨؛ عوالم العلوم، ج ١٧، ص ۴۵۶. ٢- ابن شهر آشوب، مناقب، ج ٢، ص ٤١؛ بحار الأنوار، ج ٢٥، ص ٢١٥. ٣- ابن شهر آشوب، مناقب، ج ٢، ص ٤١؛ بحار الأنوار، ج ٢٥، ص ٢١٥.



یعنی: در نیمروزی بود، دیدم آسمان خون بارید و جامههای سفید را خونین نمود و چنان شد که چون شترها برای آب خوردن به وادی رفتند، خون یافتند، و بعد از آن ظاهر شدکه در آن روز حسین لله کشته شده بود.

## [حديث] دوازدهم

اسامة بن شبيب مسنداً روايت كرده از امسليم كه گفت:

«لمّا قتل الحسين مطرت السماء دماً كالدّم احمرت منه البيوت و الحيطان». (١)

یعنی: زمانی که کشته شد حسین، آسمان بارید، مانند خون که سرخ شداز آن خانهها و دیوارها.

## [حديث]سيزدهم

و قال السدي:

«لمّا قتل الحسين بكت عليه السماء، و علامتها حمرة أطرافها». (٢) سدّى گفت: چون حسين كشته شد، آسمان بر او گريست، و نشانه آن سرخ شدن اطراف آن بود.

## [حديث]چهاردهم

محمّد بن سيرين گفته:

«أخبرنا أن حمرة اطراف السماء لم تكن قبل قتل الحسين» (٣). يعنى: به ما خبر داده شد كه: سرخى اطراف آسمان، پيش از كشته

۱-ابن شهر آشوب، مناقب، ج ۴، ص ۶۱؛ بحارالأنوار، ج۴۵، ص۲۱۵.
 ۲-ابن شهر آشوب، مناقب، ج ۴، ص ۶۱؛ الصراط المستقیم، ج ۳، ص ۱۲۴.
 ۳-ابن شهر آشوب، مناقب، ج ۴، ص ۶۱؛ بحارالأنوار، ج ۴۵، ص ۲۱۵.

شدن حسين نبوده.

## [حديث] يانزدهم

## [حديث]شانزدهم

در مناقب ابن شهر آشوب از اسود بن قيس روايت كرده است كه گفت: «لمّا قتل الحسين ارتفعت حمرة من قبل المشرق و حمرة من قبل المغرب، فكادتا تلقيان في كبد السماء ستّة اشهر». (٢)

یعنی: زمانی که کشته شد حسین الله ، بلند شد سرخیای از طرف مشرق و سرخیای از طرف مغرب، به نحوی که نزدیک بود به هم برسند در میان آسمان و تاشش ماه به همین حال بود.

### [حديث] هفدهم

از یعقوب از اسماعیل از علی بن مسهر از جدّه خود حکایت کرده که گفت: بودم من در ایّامی که حسین کشته شده بود، دختر جوانی را دیدم که میگفت: در آن زمان آسمان روزهائی چند مانند خون بسته شده بود. (۳)

<sup>1-</sup> ابن شهر آشوب، مناقب، ج ۴، ص ۶۱؛ بحار الأنوار، ج ۴۵، ص ۲۱۵. ۲- ابن شهر آشوب، مناقب، ج ۴، ص ۶۲؛ بحار الأنوار، ج ۴۵، ص ۲۱۶. ۳- بحار الأنوار، ج ۴۵، ص ۲۱۶.



### [حديث] هجدهم

يوسف بن عبدة روايت كرده كه گفت:

«سمعت محمّد بن سيرين: لم تُرَ هذه الحمرة في السماء إلّا بعد قتل الحسين المِّلِهِ». (١)

یعنی: شنیدم از محمّد بن سیرین که میگفت: ندیدیم این سرخی در آسمان را، مگر بعد از کشته شدن حسین الله .

## [حديث]نوزدهم

در امالی شیخ طوسی از عمّار بن ابی عمار روایت کرده که میگفت: «أمطرت السماء یوم قتل الحسین دماً عبیطاً». (۲) یعنی: بارید آسمان در روز قتل حسین، خون تازه.

### [حديث] بيستم

حکایت شده از ابن عبدربه در کتاب عقد که از زهری روایت کرده که گفت: با قتیبه به قصد مصیصه (۳) مسافرت کردیم، چون به شام رسیدیم نزد عبدالملک بن مروان رفتم. دیدم او را که در ایوانی نشسته و از دو طرف آن مردمانی جای گرفته بودند، و او را عادت چنین بود که چون سؤالی میخواست بکند، به آن کس که نزدیک او بود می گفت و همین طور او نزدیک او بود می گفت و آن با دیگری که زیر دست او بود می گفت و همین طور او هم به آنکه زیر دست او بود می گفت، تا آنکه سؤال به در ایوان می رسید و احدی را اجازه نبود که در میان مردمان حرکت نماید، و اگر کسی را جوابی بود با رفیق خود در میان می می شد.

در این هنگام عبدالملک به آن مردی که در طرف راست او بود گفت: مگر

١- كشف الغمّة، ج ١، ص ٥٥٥؛ اعلام الورى، ج ١، ص ٢٢٩.

٢-شيخ طوسي، أمالي، ص ٢٣٠؛ بحار الأنوار، ج ٢٥، ص ٢١٧.

٣- مصيصه شهريست از شهرهاي دمشق. «معجم البلدان، ج ٥، ص ١٤٢».

شنیدهای آن شب که حسین بن علی شهادت یافت از آثار و علامات در بیت المقدّس چه چیز دیده شده؟ و هر یک از آنها از دیگری می پرسید تا به من رسید. گفتم: من جواب آن را می گویم. پس هر یک از حاضرین با بالا دست خود این سخن را گفت تا به عبدالملک رسید. پس مرا از پائین مجلس نزد خود خواند. من رفتم و سلام دادم. اول نام مرا پرسید: گفتم: محمّد بن مسلم بن عبدالله بن شهاب زهری. مرا شناخت و سخن خود را دو مرتبه گفت. زیراکه او مردی بود طالب اخبار و جویای احادیث بود. گفتم: آری آن شب که علی بن ابی طالب و حسین بن علی پیه را شهید کردند، صبح آن در بیت المقدّس هر سنگی را که از جای خود بر می داشتند از زیر آن خون تازه بر می آمد. عبدالملک گفت: آن کس که این خبر را با تو گفت، مرا نیز بدین گونه خبر داد. اکنون من و تو به این روایت متفرد هستیم. (۱)

## [حديث] بيست و يكم

ابن حجر در کتاب صواعق المحرقه چنین روایت کرده که: چون زهری این حدیث را برای عبدالملک گفت او گفت: از کسانی که این حدیث را می دانستند جز من و تو کسی زنده نمانده.

و در كتاب كشف الغمة از زهرى نقل كرده كه گفت:

«قال لى عبدالملك بن مروان: أى واحد أنت أن أخبرتنى أى علامة يوم قتل الحسين بن على الله قال: قلت: لم ترفع حصاة ببيت المقدس إلا وجد تحتها دم عبيط. فقال عبد الملك: إنّى وإيّاك فى هذا الحديث لغريبان». (٢)

یعنی: عبدالملک برای من گفت: کدام یک هستی، تو اگر به من خبر دهی که کدام نشانه ظاهر شده در روزی که حسین بن علی المیالیا کشته شد؟ گفت: به او گفتم: در آن روز سنگریزهای در بیت المقدس

١- العقد الفريد، ج ٢، ص ٣٨٧ ـ ٣٨٥؛ احقاق الحق، ج ١١، ص ۴٨۶. ٢- كشف الغمّة، ج ١، ص ٢١٤.



برداشته نمی شد مگر اینکه در زیر آن خون تازه یافت می شد. پس عبدالملک گفت که: من و تو در این حدیث هر آینه غریب می باشیم.

## [حديث] بيست و دوم

ابن حجر عسقلانی که از متعصّبین اهل سنّت و جماعت است در شرح همزیّه گفته ـ جنانچه از او حکایت شده ـ:

«ممّا ظهر يوم قتله على من الآيات ان السماء أمطرت دماً، و ان أوانيهم ملئت دماً، و ان السماء اشتدت سوادها لانكساف الشمس حينتُذ حتى رؤيت النجوم و اشتد الظلام حتى ظن الناس ان القيامة قد قامت، و ان ضربت بعضها بعضاً، و انه لم يرفع حجر إلاّ يرى تحته دم عبيط، و ان الورس انقلبت رماداً، و ان الدنيا اظلمت ثلاثة أيّام، ثم ظهرت الحمرة، وقيل: احمرّت ستة أشهر، ثم لازالت الحمرة ترى بعد ذلك». (١)

یعنی: از نشانه های بزرگی که بعد از کشته شدن آن حضرت الله ظاهر شد، این بوده که آسمان خون بارید، و ظرفهای ایشان پر از خون شد و آسمان به شدّت سیاه شد، به علّت گرفتن آفتاب، به نحوی که ستاره ها در آن هنگام دیده می شد، و تاریکی چنان شدّت کرد که مردمان گمان کردند قیامت برپا شده، و بعضی از ستارگان به بعض دیگر زده می شد و سنگی از روی زمین برداشته نمی شد مگر آنکه در زیر آن خون تازه دیده می شد، و گیاه ها و دانه ها بدل به خاکستر شد، و دنیا تاریک شد، تا سه روز. پس از آن، سرخی در آسمان ظاهر شد، و گفته شده که: تا شش ماه به حالت سرخی باقی بود، و پس از آن هیمشه سرخی در آسمان دیده می شد.

و ابن سعد در طبقات گفته كه: پيش از شهادت حسين الله سرخى

١-شرح همزيّه، ص ٢٢١؛ ملحقات احقاق الحق، ج٢٧، ص٢٨٨.



# در آسمان دیده نمی شد. (۱)

### [حديث] بيست و سوم

به طُرق عديده از هلال بن ذكوان روايت شده كه گفته است:

«لمّا قتل الحسين على مكثنا شهرين او ثلاثة كانّما لطخت الحيطان بالدّم من صلوة الفجر إلى غروب الشمس». (٢)

یعنی: بعد از کشته شدن حسین ﷺ، دو ماه یا سه ماه بود که هر روز از وقت سفیده صبح تا مغرب آفتاب دیوار به خون آلوده دیده می شد. و نیز گفته است که: به سفری می رفتیم، از آسمان خون بر سر ما بارید، چنانچه جامههای ما خون آلود شد و اثر آن باقی ماند.

## [حدیث] بیست و چهارم

به روایت عامه از ابن سعد روایت شده که: مشهور بود که بعد از قتل حسین از هر کجای زمین سنگی برداشته نمی شد مگر اینکه در زیر آن خون تازه دیده می شد، و آسمان در قتل حسین خون بارید و اثر آن در جامه ها می ماند تا وقتی که پاره می شد. (۳)

## [حديث] بيست و پنجم

از ابن سیرین نقل شده که: پانصد سال قبل از بعثت رسول خدا عَلَیْ سنگی یافت شد که این بیت به خط سریانی بر آن نقش بود:

شفاعة جدّه يوم الحساب(٢)

اترجوا امّـة قـتلت حسيناً

۱-ترجمة الامام الحسين من طبقات ابن سعد، ص ۹۱، ح ٣٢۶. ٢-البداية و النهاية، ج ٨ ص ١٨٥؛ تاريخ طبرى، ج ٢، ص ٢٩۶. ٣- تاريخ الطبرى، ج ٢، ص ٢٩۶؛ لواعج الأشجان، ص ١٩١. ٢- تاريخ مدينة دمشق، ج ٢، ص ٣٤٢؛ مجمع الزوائد، ج ٩، ص ١٩٩.



#### [حديث] بيست و ششم

در كتب معتبره از كعب الاحبار كه از علماء يهود بوده و در زمان خلافت عمر بن الخطاب، اسلام اختيار كرده. و او از اخبار انبياء و كتابهاى آسمانى با اطلاع بود. مسلمانان از وى ملاحم و وقايع آخر الزمان را سؤال مىكردند، و آنها را به آن خبر مىداد، از فتن و آثارى كه در آخر الزمان ظاهر خواهد شد. پس گفت:

«و أعظمها فتنة و أشدها مصيبته لا تنسى الى أبد الآبدين مصيبة الحسين الله و ـ ساق إلى أن قال: ـ و انّه فى السماء يسمّى حسيناً المذبوح و فى الأرض أبى عبدالله المقتول، و فى البحار الفرخ الأزهر المظلوم، و انّه يوم قتله تنكسف الشمس بالنهار، و من الليل ينخسف القمر، و تدوّم الظلمة على الناس ثلاثة أيّام، و تمطر السماء دماً و رماداً، و تدكدكت الجبال، و تعظمت البحار، و لو لا بقيّة من ذريّته و طائفة من شيعته الذين يطلبون بدمه و يأخذون بثاره، لصبَّ الله عليهم ناراً من السّماء، و أحرقت الأرض و من عليها». (١)

یعنی: بزرگترین وقایع و سخت ترین مصیبتی که هرگز فراموش نخواهد شد، مصیبت حسین الله است. و کلام خود را رسانید تا آنجا که می گوید: آن بزرگوار در آسمان، حسین مذبوح نامیده شده و در زمین ابی عبدالله مقتول گفته می شود و در دریاها فرزند درخشنده مظلوم نام دارد و در روز کشته شدن او، آفتاب می گیرد و در شب آن، ماه می گیرد و سه روز تاریکی جهان را فرو می گیرد و آسمان خون و خاکستر می بارد و کوه ها فرو می ریزد و دریاها آشفته و متلاطم شود و اگر برای باقی ماندن ذریّه او و شیعیان او نبود که در طلب خون او برخیزند و خون خواهی کنند، خدای تعالی از آسمان بر آنها آتش می باراند و زمین و آنچه در آنجای داشت همه را می سوزانید.

١- بحار الأنوار، ج ٢٥، ص ٣١٥؛ عوالم العلوم، ج١٧، ص ٢٩٩.



#### [حديث] بيست و هفتم

در بعضى از كتب معتبره روايت شده است كه:

«لمّا وصل عسكر ابن زياد عند مسير هم إلى الشام الى مدينة، يقال: لها بعلبك، فلمّا جنّ الليل، أشرف راهب عن صومعته، و نظر إلى الرأس، و قد سطح منه النّور، و قد اخذ في عنان السماء، و نظر إلى باب قد فتح من السّماء و الملائكة ينزلون، و هم ينادون: يا أبا عبدالله عليك السّلام.

فجزع الراهب من ذلك؛ فلما أصبحوا و هموا بالرحيل أشرف الرّاهب عليهم، و قال: ما الّذي معكم؟ قالوا: هذا رأس حسين بن على. فقال: و من أمّه؟ قالوا: فاطمة بنت محمد. قال: فجعل الراهب يصفق بكلتا يديه، و هو يقول: لا حول و لا قوّة إلّا بالله العلى العظيم، صدق الأحبار؟ فيما قالت: قالوا: و ما الذي قالت: قال: يقولون: اذا قتل هذا الرّجل امطرت السماء دماً، و ذلك لا يكون إلّا النبي أو وصى نبى، ثم قال: واعجباه من أمّة قتلت ابن بنت نبيها و ابن وصيّه صلوات الله عليه وسلامه عليهم.

۱ ـ سوره شعرا، آیه ۲۲۷.

٢ ـ اسرار الشهادة، ج ٣، ص ٣١٨، ناسخ التواريخ، ج٣، ص٢٤.

یعنی: زمانی که لشکر ابن زیاد به شام می رفتند، رسیدند به شهری که آن بعلبک نامیده می شد. چون شب فرو گرفت، راهبی از صومعه خود بیرون آمد و سر را می نگریست که نور از او ساطع بود و به طرف آسمان بالا می رفت، و دید در آسمان باز شد و فرشتگان فرود می آمدند، در حالی که ندا می کردند و می گفتند: ای اباعبدالله! تحییت و درود بر تو باد. پس راهب جزع و ناله زد از آنچه دید.

چون صبح شد و خواستند لشکر حرکت کنند، راهب مشرف بر ایشان شد، و گفت: این چیست که با شما است؟ گفتند: این سر حسین بن علی است، گفت: مادرش کیست؟ گفتند: فاطمه دختر محمّد. پس راهب دو دست خود را بر هم زد و گفت: «لا حول و لا قوة الا بالله العلی العظیم». راست گفتند دانشمندان ما در آنچه که گفتند، به او گفتند: که چه گفتند؟ گفت که: گفتند: که چون این مرد کشته شود، آسمان خون می بازد، و آن مرد نیست مگر آنکه یا پیغمبر است و یا وصی پیغمبر. پس گفت: عجب است از امّتی که پسر دختر پیغمبر خود و پسر وصی پیغمبر خود -صلوات الله علیهم - را می کشند.

پس از آن گفت، و رو کرد بر آنکه سر با او بود که: به من ده این سر را تا ببینم آن را. در جواب او گفت: پرده از روی آن بر نمی دارم مگر در پیش روی یزید لعین که امیر ما است که مرا مخصوص گرداند به جائزهای که آن بَدرهای باشد که در آن ده هزار درهم باشد. راهب گفت: من آن ده هزار درهم را به تو می دهم. آنکه سر با او بود گفت: حاضر کن آن را. راهب حاضر کرد و به او داد و سر را گرفت و پرده از روی او برداشت و آن را در دامن خود گذارد.

چون نظر به دندانهای او کرد، بر روی او افتاد و آن را میبوسید و گریه میکرد و میگفت: بر من مشکل است ای اباعبدالله، که کشته در مقابل تو نباشم، و لکن چون فردای قیامت شود، نزد جدّت شهادت



دِه به اینکه من شهادت می دهم که نیست خدانی مگر خدائی یکتا و اینکه محمّد بنده او و فرستاده او است. پس از آن سر را رد کرد، پس از آن که اسلام آورد و اسلام او نیکو شد، و لشکر روانه شدند. پس زمانی که نشستند در هم ها را قسمت کنند، دیدند خروف است که بسر آنها نوشته شده است این آیه: ﴿ و سیعلم الذین ظلمواای منقلب ینقلبون ﴾.

### [حديث] بيست و هشتم

سید بن طاووس ﴿ عَلَيْهُ ﴾ در ملهوف روایت کرده که علی بن الحسین اللَّه نقل کرده در خطبه خود، هنگامی که از کربلا به مدینه مراجعت فرمود، گفت:

«و هذه الرزيَّة التي لا مثلها رزيَّة. أيها النَّاس، فأيّ رِجالات منكم يَسُرَّون بعدَ قَتله؟ أم أيّة عين منكم تَحبسُ دمعَها و تضنّ عن انهمالها؟ و لقد بكت السبع الشِّداد لقتله، و بكت البِحار بأمواجها، و السّموات بأركانها، و الأرض بأرجائها، و الأشجار بأغصانها، و الحيتان و لحج البحار و الملائكة المُقرَّبون و اهل السّمٰوات أجمعون». (١)

یعنی: این ماتم حسین الله، ماتمی است که هیچ ماتمی مانند آن نیست. ای گروه مردمان! پس کدام یک از مردهای شما شادی می کند پس از کشته شدن او، یا کدام چشمی از ریختن اشک خود منع می کند و بخل می کند از ریختن آن، و حال آنکه گریست برای کشته شدن او هفت آسمان محکم، و گریست دریاها به موجهای خود و آسمانها با رکنهای خود و زمین با پست و بلندهای خود و درختها با شاخههای خود و دریاهای بزرگ و ماهیان دریاها و همه اهل آسمانها.

### [حديث] بيست و نهم

١- اللهوف في قتلي الطفوف، ص ٢٣٨؛ بحار الأنوار، ج٢٥، ص١٤٧.



در کافی از اصم روایت کرده از کرام که گفت:

«حلفت فيما بينى و بين نفسى أن لا آكل طعاماً بنهار أبداً حتى يقوم قائم آل محمد، فدخلت على أبى عبدالله على ألى قال: فقلت له: رجل من شيعتكم جعل الله عليه ان لا يأكل طعاماً بنهار أبداً حتى يقوم قائم آل محمد. قال: فصم إذا ياكرام و لا تصم العيدين و لا ثلاثة التشريق و لا إذا كنت مسافراً و لا مريضاً فإنّ الحسين لمّا قتل عجت السّموات و الأرض و من عليها و الملائكة.

فقالوا: يا ربّنا اذن لنا في هلاك الخلق حتّى تجدهم من جديد الأرض بما استحلّوا حرمتك، و قتلوا صفوتك، فأوحى الله إليهم ياملائكة سمواتى و أرضى اسكنوا، ثمّ كشف حجاباً عن الحجب فإذاً خلفه محمّد و اثنى عشر وصياً له، ثمّ أخذ بيد فلان القائم من بينهم. فقال: يا ملائكتى و سمواتى و أرضى، بهذا أنتصر لهذا \_قالها ثلاث مرّات \_».(١)

یعنی: کرام گفت: در میان خود و نفس خودم سوگند یاد کردم که در روز طعام نخورم هرگز، تا وقتی که قائم آل محمّد قیام کند، پس داخل شدم بر ابی عبدالله الله و برای او گفتم که: مردی از شیعیان شما بر خدا پیمان بسته که در روز هرگز طعامی نخورد تا زمانی که قیام کند قائم آل محمّد.

پس آن حضرت فرمود: ای کرام! در این صورت روزه بگیر، و لیکن عید فطر واضحی و سه روز ایّام تشریق را و زمانی که مسافر و مریض باشی این روزها را روزه نگیر، برای اینکه چون حسین کشته شد گریه کردند آسمانها و زمین و آن کسانی که بالای آن است و فرشتگان. پس گفتند که: ای پروردگار ما! پس فرشتگان گفتند: ما را اذن دِه در نابود کردن خلق تا بیابی ایشان را در زمین تازهای به علّت اینکه آنها هـتک حرمت تو را کردند و برگزیده تو را کشتند.

١- الكافى، ج ١، ص ٥٣٤؛ بحار الأنوار، ج٢٥، ص٢٢٨.



پس خدای تعالی به ایشان وحی فرمود که: ای فرشتگان آسمانها و زمین من! آرام باشید، و برداشت پردهای از پردههای خود را تا آنکه دیدند از پشت آن محمد می او را. پس گرفت دست فلان قائم را از میان ایشان، و فرمود: ای ملائکه من! و آسمانهای من! و زمین من! به این قائم یاری می کنم برای خون خواهی او. سه مرتبه این را فرمود.

### [حديث] سيام

در کتاب امالی شیخ طوسی ﴿ الله از حسین بن ابی فاخته روایت کرده است که گفت: من و ابوسلمه سرّاج و یونس بن یعقوب و فضیل بن یسار در نزد ابی عبدالله الله بودیم، من گفتم: فدایت شوم! من حاضر می شوم در مجالس گروهی مخصوص و در نفس خود شما را یاد می کنم. پس چه چیز بگویم؟ فرمود:

«يا حسين، إذا حضرت مجالس هؤلاء، فقل: اللهم أرنا الرخاء و السرور».

یعنی: ای حسین، وقتی که حاضر شدی در مجالس آن گروه، بگو: خدایا بنما به ما رخاء و شادی را.

پس «إنّک تؤتی» (تأتی علی ما تُرید)؛ یعنی: آورده میشوی یا میآیی ـ بر آنچه که میخواهی. گفتم: فدایت شوم! من چون یاد حسین بن علی میکنم، چه بگویم؟ فرمود: بگو: «صلی الله علیک یا اباعبدالله». سه مرتبه تکرارکن.

پس آن حضرت رو کرد به سوی ما و فرمود:

«إنّ أباعبدالله الحسين لمّا قتل بكت عليه السّمٰوٰات السّبع و الأرضون السّبع، و ما فيهنّ و ما بينهنّ، و من ينقلّب في الجنّة و النار، و ما يرى و ما لا يرى، إلّا ثلاثة أشياء فإنّها لو تبك عليه؛ فقلت: جعلت فداك! و ما هذه الثلاثة الأشياء الّتي لم تبك عليه؟ فقال: البصرة و الدمشق و آل الحكم



# بن أبى العاص». (١)

یسعنی: چسون ابا عبدالله الحسین کشته شد، گریه کرد بر او آسمانهای هفتگانه و زمینهای هفتگانه و آنچه که در آنها است و آنچه که در میان آنها است و کسانی که رفت و آمد میکنند در بهشت و جهنم و آنچه که دیده نمی شود مگر جهنم و آنچه که دیده نمی شود مگر سه چیز که آنها بر او گریه نکردند. پس گفتم: فدایت شوم آن سه چیز که بر او گریه نکردند، کدامند؟ فرمود: بصره و دمشق و آل حکم بن عاص.

١-شيخ طوسى، أمالى، ص٥٤؛ بحارالأنوار، ج٢٥، ص٢٠١.



## باب هفتم

# در احادیث وارده در گریستن و حزن و اندوه همه اهل آسمانها

در احادیث وارده در گریستن و حزن واندوه همه اهل آسمانها و ساکنین ملأ أعلیٰ و سایر علویّات واصناف ملائکه و حور العین و غلمان و خزّان جنان و رضوان و آنچه که در بهشت است و مالک نار، و نار و آنچه که در آن است و آفتاب و ماه و ستارگان و آنچه در آسمانها و در زیر آنها است می باشد که در اینجا به نقل بعضی از احادیث آنها اکتفا می کنیم، علاوه بر آنچه قبلاً ذکر شده و پس از این نیز ذکر می شود، ان شاء الله تعالی.

## حديث اول

در کتاب علل الشرایع مسنداً از ابی حمزه ثمالی روایت کرده که گفت: گفتم به ابی جعفر: ای پسر رسول خدا! آیا همه شما قائم به حقّ نیستید؟ فرمود: چرا. گفتم:

«فلم سمّى القائم قائماً؟ قال: لمّا قتل الحسين جدّى ضجَّت الملائكة إلى الله عزّوجل بالبكاء و النحيب، و قالوا: إلهنا وسيّدنا! أتغفل عمّن قتل صفوتك، و ابن صفوتك و خيرتك من خلقك؟ فأوحى الله عزّوجل إليهم: قروا ملائكتى فو عزّتى و جلالى، لأنتقمن منهم و لو بعد حين. ثم كشف الله عزّوجل عن الائمة من ولد الحسين للملائكة، فسرّت الملائكة بذلك، فإذا أحدهم قائم يصلّى فقال الله عزّوجل بذلك القائم انتقم منهم». (١)

یعنی: گفتم: پس به چه سببی است که یک نفر از شما قائم نامیده شده؟ فرمود: وقتی که جد من حسین علی کشته شد فرشتگان به درگاه

١- علل الشرايع، ج ١، ص ١٤٠؛ بحار الأنوار، ج٣٧، ص٢٩٤.



خدا نالیدند و به گریه و زاری فریاد برآوردند و عرض کردند: ای خدای ما و آقای ما! آیادست باز داشتی از کسی که کشت برگزیده تو و پسر برگزیده تو را از آفریدههای تو؟ آنگاه وحی فرستاد خدای عزّوجل به سوی ایشان که: آرام گیرید ای فرشتگان من! سوگند به عزّت و جلال خودم که هر آینه البته البته انتقام می کشم از ایشان، هر چند پس از زمانی باشد. پس پرده برداشت خدای عزّوجل از امامهائی که از فرزندان حسین اند برای فرشتگان تا خرّم و خوشحال شدند، و قائم آل محمد را به ایشان نشان داد، در حالتی که آن حضرت به نماز ایستاده بود، و فرمود: به این قائم از ایشان انتقام خواهم کشید.

### حديث دوم

شیخ طوسی ﷺ در کتاب امالی مسنداً از محمّد بن حمران روایت کرده است که گفت:

«قال ابوعبدالله: لمّاكان من أمر الحسين بن على ماكان ضجّت الملائكة إلى الله تعالى، و قالت: يا ربّ، يفعل هذا بالحسين صفيّك و ابن صفيّك و ابن نبيّك؟! قال: فأقام الله لهم ظلّ القائم، و قال: بهذا انتقم له من ظالميه». (١)

یعنی: فرمود امام صادق الله که: چون کار شهادت حسین بن علی اله یایان رسید، آن چنانی که رسید، ملائکه به ناله و فریاد برآمدند به سوی خدای تعالی و گفتند: ای پروردگار! آیا این طور با حسین برگزیده تو و پسر بیغمبر تو کرده می شود؟ فرمود: پس بر پاداشت خدا برای ایشان شبح قائم را، و فرمود: به این قائم انتقام می کشم برای او از ستم کنان در حق او.

١-شيخ طوسى، أمالى، ص ١٨ ٤؛ بحار الأنوار، ج ٢٥، ص ٢٢١.



#### حديث سوم

«إنّ كلّ واحدٍ منّا صحيفة فيها ما يحتاج إليه ان يعمل به فى مدّته، فإذا انقضى ما فيها بما امر به عرف أنّ اجله قد حضر، و أتاه النّبى ينعى إليه نفسه، و أخبره بماله عندالله، و انّ الحسين قرء صحيفته التّى اعطاها، و فسرله ما يأتى و ما يبقى و بقى فيها اشياء لم تنقض، فخرج إلى القتال، و كانت تلك الأمور الّتى بقيت انّ الملائكة سألت الله فى نصرته، فأذن له فمكث تستعدُّ للقتال، و تاهبت كذلك حتّى قتل فنزلت، وقد انقطعت مدته و قد قتل.

فقالت الملائكة: يا ربّ، أذنت لنا فى الأنحدار و قد قبضته، فأوحى الله تبارك و تعالى اليهم ان الزموا قبّته حتّى ترونه و قد خرج فانصروه و البكوا عليه و على ما فاتكم من نصرته و انكم خصصّم بنصرته و البكاء عليه، فبكت الملائكة تقرّباً و جزعاً على مافاتهم من نصرته، فاذا خرج يكونون من انصاره. (١)

یعنی: حضرت صادق الله فرمود که: برای هر یک از ما اهل بیت صحیفهای است و در آن صحیفه، آنچه در مدّت زندگانی ما بر ذمّه ما است، مقرّر شده و چون آن مدّت بگذرد، بر ماکشف می شود که اجل حتمی ما رسیده و وقتی که برای آن معلوم شده، فرا رسیده، در آن وقت رسول خدا حاضر می شود و خبر بسر رسیدن مدّت را بفرماید و منزلت و مقامی که برای ما نزد خدای تعالی است باز گوید.

چون نوبت به حسین الله رسید و صحیفه او را بر وی باز نمودکه

١-كامل الزيارات، باب ٢٧، ح ١٧؛ بحار الأنوار، ج ٤٥، ص ٢٢٥.

حكم خدا تغيير نكند، أن حضرت براي جهاد بيرون رفت.

چون فرشتگان چنین صورت را دیدند از خدای تعالی خواستند که به یاری آن حضرت حاضر شوند. خدای تعالی خواهش آنها را پذیرفت و اجابت فرمود. پس آنها برای آمادگی و تهیّه کار و زار قدری درنگ کردند تا اینکه آماده نبرد شدند و فرود آمدند [و] وقتی رسیدند که مدّت آن حضرت تمام شده و شهید شده بود. در آن حال فرشتگان اندوهناک و نالان شده و عرضه داشتند که: ای پروردگار! تو ما را اجازه هبوط دادی و به یاری او رخصت فرمودی، چون فرود آمدیم او را قبض فرمودی. خدای تعالی بر ایشان وحی فرستاد که: اکنون ملازم قبر او باشید تا وقتی که او را ببینید زمانی که به دنیا برگردد و بیرون آید، در آن حال او را یاری کنید. اکنون بر او گریه کنید و برای اینکه درک یاری او را نکردید و حال آنکه شما مخصوص شده اید، برای یاری کوردن او و گریه کردن بر او.

پس فرشتگان برای تقرّب جستن به او و جزع و اندوهناک بودن بر اینکه او را یاری نکردند گریستند. پس چون آن حضرت از قبر خود بیرون آید \_یعنی: هنگام رجعت آن حضرت به دنیا \_از یاران او خواهند بود.

### حديث چهارم

در کتاب کامل الزیارات از محمد حمیری از پدرش از علی بن محمد از امام صادق الله روایت کرده که فرمود:

«اذا زرتم أباعبدالله على فألزموا الصّمت إلّا من خير، و انّ ملائكة اللّيل و النهار من الحفظة تحضر الملائكة الّذين بالحائر، فتصافحهم فلا يجيبونها من شدّة البكاء، فينتظرونهم حتى تزول الشمس، وحتى يسنور الفجر، ثمّ يكلّمونهم و يسئلونهم عن أشياء من أمر الدنيا، فامّا ما بين هذين



الوقتين، فانهم لا ينطقون و لا يفترون عن البكاء و الدّعاء، و لا يشغلونهم في هذين الوقتين عن أصحابهم، فانّما شغلهم بكم إذانطقتم».

یعنی: فرمود: زمانی که به زیارت حسین الله حاضر می شوید، ساکت باشید مگر در امری که در آن خیر باشد. زیرا که ملائکه شب و روز که حفظ کنندگانند، حاضر می شوند در نزد فرشتگان که در آرامگاه حسین معتکف می باشند و با ایشان مصافحه می کنند، و ایشان از شدت گریستن با ملائکه حفظه سخن نمی گویند، لذا ملائکه حفظه ایشان را مهلت می دهند تا وقتی که آفتاب زائل شود و صبح روشن شود. پس از آن با ایشان سخن می گویند و از ایشان از چیزهائی که از امر دنیا باشد سؤال می کنند. و اما چرا میان این دو وقت سؤال می کنند برای آن است که ایشان سخن نمی گویند و در گریستن سستی می کنند و از دعا باز نمی ایستند، و به این جهت ایشان را باز نمی ایستند، و به این جهت ایشان را باز نمی دارند در این دو وقت از یارانشان ملائکه حائر را، زیرا که آنها دَأب و خوی شان ساکت و خاموش بودن است.

چون سخن آن حضرت به اینجا رسید، راوی عرض کرد: فدایت شوم! چه چیز سؤال میکنند؟ و سؤال کننده از ملائکه حائر است یا از حفظه؟ فرمود:

«أهل الحائر يسئلون الحفظة لان أهل الحائر من الملائكة لا يبرحون، و الحفظة تنزل و تصعد».

یعنی: اهل حائر می پرسند از ملائکه حفظه و معتکفین حائر، هرگز از حائر بیرون نمی روند و ملائکه حفظه به آسمان و زمین صعود و هبوط می نمایند.

راوی عرض کرد: چه نظری داری در سؤالی که از ایشان میکنند؟ فرمود:

«انهم يمرّون إذا عرجوا باسمعيل صاحب الهواء، فربّما و اقفوا النبى و عنده فاطمة و الحسن و الحسين و الأئمّة من مضى منهم، فيسألونهم عن المياء و من حضر منكم الحائر، و يقولون: بشروهم بدعائكم، فتقول



الحفظة: كيف نبشرهم و لا يسمعون كلا منا، فيقولون لهم: باركوا عليهم و ادعوا لهم منّا، فهى البشارة منّا، و اذا انصرفوا فحفوهم بأجنحتكم حتّى يحسّوا مكانكم، انّا نستودعهم الّذي لا تضيع و دائعه.

و لو يعلمون ما فى زيارته من الخير و يعلم ذلك النّاس لا اقتتلوا على زيارته بالسّيوف، و لباعوا اموالهم فى اتيانه، و انّ فاطمة اذا نظرت إليهم و مَعَها ألف نبى و ألف صدّيق و ألف شهيد، و من الكروبيين ألف ألف يسعدونها على البكاء، و انّها لتشهق شهقة، فلا يبقى فى السّمٰوٰات ملك الابكى رحمةً لصوتها، و ما تسكن حتّى يأتيها النبى، فيقول: يا بنيّه قد ابكيت اهل السّمٰوٰات و شغلتهم عن التقديس و التسبيح فكفى حتى يقدّسوا فإنّ ألله بالغ أمره، و انّها لتنظر إلى من حضر منكم، فتسأل الله لهم من كلّ خير، فلا تزهدوا فى إتيانه، فانّ الخير فى إتيانه أكثر من أن يحصى». (١)

یعنی: فرشتگان حفظه، میگذرند به اسماعیل که فرشته هؤاء است و بسا باشد که می بینند پیغمبر را که در نزد او حاضر است فاطمه و حسن و حسین و دیگر امامهائی که از این جهان رفتهاند. پس سؤال میکنند از ایشان، از چیزها و از شما، آنهایی که در حائر حسین حاضر بودهاید. پس در جواب آنها می فرمایند: بشارت دهید زائرین قبر حسین را.

فرشتگان عرض می کنند: چگونه بشارت دهیم ایشان را و حال آنکه کلام ما را نمی توانند بشنوند؟ می فرمایند: ترحیب و تبریک گویید ایشان را، و برای شفاعت ایشان ما را بخوانید که این بزرگتر بشارتی است از ما و چون مراجعت کنند، فرو گیرید ایشان را به پر و بالهای خودتان تا احساس کنند مکان شما را. و ایشان را می سپاریم به آن کسی که امانتهائی که به او سپرده شود ضایع نمی شود.

١- كامل الزيارات، ص ١٤ بحار الأنوار، ج ٢٥، ص ٢٢٢.



و اگر میدانستند آنچه در زیارت او است از هر نیکوئی، برای رفتن به زیارت او با شمشیرها قتال میکردند و هر آینه مالهای خود را می فروختند، برای به زیارت آن حضرت، و حضرت فاطمه چون بر ایشان می نگرد، در حالی که با او است هزار پیغمبر و هزار صدیق و هزار شهید و هزار هزار از ملائکه کروبیین که او را مساعدت میکنند بر گریستن، در حالی که او چنان می گرید و چنان می نالد که فرشتگان آسمان بر گریه او می گریند و می نالند، و آرام نمی شود تا وقتی که رسول خدا می رسد و می فرماید: ای دخترک من! ملائکه آسمان را به نالیدن و گریستن واداشتی و از تسبیح و تقدیس باز داشتی، ساکت باش و فرشتگان را به حال خود بگذار که خدای تعالی امر خود را جاری میکند و تقدیر او تغییر نمیکند. بالجمله فاطمه می بیند کسانی باش و از قبر حسین حاضرند و خیر ایشان را از خدا می خواهد. پس واجب است که از زیارت قبر حسین خودداری نکنید که خیر و کرامت آن از شماره و حد و اندازه بیرون است.

#### حديث ينجم

ابوبصير از حضرت صادق الله روايت كرده است كه فرمود:

«و كل الله بالحسين بن على سبعين ألف ملك يصلّون عليه كل يوم شعثاً غبراً منذ يوم قتل إلى ماشاء الله، يعنى بذلك قيام القائم». (١) يعنى: خداى تعالى هفتاد هزار ملك بر قبر حسين بن على گماشته است تا بر وى درود متّصل فرستند از روز شهادت او تا وقتى كه قائم آل محمّد ظهور كند.

١- كامل الزيارات، ص ١٨٤ بحار الأنوار، ج ٢٥، ص ٢٢٥.



#### حديث ششم

علامه مجلسی علی در بحار از ابوذر حدیثی را روایت و نقل کرده است که گفت: اگر بدانید چقدر حزن و اندوه و الم وارد می شود بر اهل دریاها در وقت موج آنها و بر ساکنین کوه ها و تل ها و بیابان ها و اهل آسمان ها از شهادت آن حضرت، هر آینه به ذات خدا قسم آن قدر می گریستید که روح های شما از بدن هایتان مفارقت کند و از گریه هلاک شوید.

«و ما من سماء يمرُّ به روح الحسين إلَّا فزع له سبعون ألف ملك يقومون قياماً ترعد مفاصلهم إلى يوم القيامة».

یعنی: نبود هیچ آسمانی که بر او بگذرد روح امام حسین الله مگر آنکه به جزع و فزع در آید از برای او هفتاد هزار ملک که همهٔ آنها از جاهای خود برخیزند، و مفصلهای آنها می لرزد تا روز قیامت.

«و ما من سحابة تمر و ترعد و تبرق إلا لعنت قاتله».

و هیچ ابری نمیگذرد که از آن رعد و برق ظاهر میشود مگر اینکه لعن میکند بر قاتل آن حضرت.

«و ما من يوم إلّا و تعرض روحه على رسول الله فيلتقيان».

و هیچ روزی نمیگذرد مگر آنکه عرضه میشود روح آن حضرت بر رسول خدا ﷺ و یکدیگر را ملاقات میکنند. (۱)

### حديث هفتم

در کتاب کامل الزیارات از حلبی روایت کرده از امام صادق الله که گفت:

«لمّا قتل الحسين، سمع ان قائلاً بالمدينة يقول: اليوم أنزل البلاء على هذه الامّة، فلا يرون فرحاً يقوم قائمكم، فيشفى صدوركم و يقتل عدو كم و ينال بالوتر أوتاراً، ففزعوا منه و قالوا: إنّ لهذا القول لحادثاً قد حدث مالا نعرفه، فأتاهم بعد ذلك، خبر الحسين و قتله فحسبوا ذلك، فإذا هي تلك

١- كامل الزيارات، ص٧٠؛ بحارالأنوار، ج ٢٥، ص ٢١٩.

اللّيلة الّتى تكلّم فيها المتكلّم. فقلت له: جعلت فداك، إلى متى أنتم و نحن في هذا القتل و الخوف والشدّة، فقال: حتّى مات سبعون فرخاً أخواب، و يدخل وقت السّبعين أقبلت الآيات (الرّايات) تترىٰ كانّها نظام، فمن أدرك ذلك قرّت عينه، إنّ الحسين لمّا قتل أتاهم آتٍ و هم فى المُعسكر فصرخ فزير. فقال لهم: وكيف لا أصرخ و رسول الله قائم ينظر إلى الأرض مرّة، و ينظر إلى حزبكم مرّة، و أنا أخاف أن يدعوا الله على أهل الأرض فأهلكت ينظر إلى حزبكم مرّة، و أنا أخاف أن يدعوا الله على أهل الأرض فأهلكت فيهم، فقال بعضهم لبعض: هذا إنسان مجنون، فقال التوّابون: يالله (تاالله) ما صَنَعنا بأنفسنا قتلنا لابن سميّة سيّد شباب اهل الجنّة، فخرجوا على عبيدالله بن زياد، فكان من أمرهم الذي كان.

قال: قلت له: جعلت فداك! مَن هذا الصّارخ؟ قال: ما نراه الا جبرئيل امّا إنّه لو أذن له لصاح بهم صيحة يخطف منها أرواحهم و أبدانهم إلى النّار، و لكن أمهل لهم ليزدادوا إنما و لهم عذاب أليم» (١) (الحديث)

یعنی: چون حسین الله کشته شد، شنیده شد که گویندهای در مدینه می گفت: امروز بلانازل شد بر این امّت که دیگر شادی نمی بینند تا اینکه امام قائم شما قیام کند و سینه های شما را شفا دهد و دشمنان شما را بکشد و خون های شما را بخواهد. پس از آن سخن ترسیدند و گفتند: این گفتار برای حادثه ایست که رخ می دهد و تازگی دارد که ما آن را نمی دانیم.

بعد از شنیدن این کلام در همان شب خبر قتل حسین الله رسید. پس گفتم: فدایت شوم! تاکی شما و ما در این کشته شدن و ترس و سختی خواهیم بود؟ فرمود: تا وقتی که بمیرند هفتاد گروه سرکش طغیان کننده ای که بر خلاف حق قیام کنند و آن را باطل دانند و به خواسته های خود ظفر نیابند \_ یا مراد از مردن ایشان زوال قوه عاقله ایشان و جهالتشان باشد \_ و چون زمان موت آن هفتاد گروه

١-كامل الزيارات، ص ٣٣٤؛ بحار الأنوار، ج ٤٥، ص ١٧٢.

برسد، پرچمها یا نشانههای فرج، پیدرپی رو می آورد، که گویا همهٔ آنها به همدیگر پیوسته خواهد بود. پس کسی که درک کند آن زمان را، چشم او روشن و آرامش خواهد یافت. یعنی: فرج قائم آل محمد را خواهد یافت.

چون حضرت امام حسین بیلا کشته شد، در آن حال کسی در میان ایشان آمد و ایشان در لشکرگاه خود بودند. به صدای بلند فریاد زد و با کمال غلظت و شدت گفت به ایشان که: چگونه فریاد نکنم و حال آنکه رسول خدا بیران است و به زمین نگاه می کند یک مرتبه، و به گروه شما می نگرد در مرتبه دیگر؟ و من می ترسم از اینکه خدای تعالی را بخواند و نفرین کند بر اهل زمین، و من در میان ایشان هلاک شوم. پس بعضی از ایشان گفتند که: این مرد دیوانه شده. پس توبه کننده از ایشان گفتند که با خودمان چه کردیم؟ کشتیم برای خاطر پسر سمیّه، یعنی: عبیدالله بن زیاد، آقای جوانان اهل بهشت را. پس بر عبید زیاد خروج کردند که لعنت خدا بر او باد. پس کار ایشان شد آنچه که شد.

راوی گفت: به آن حضرت عرض کردم: فدایت شوم! آن فریاد زننده که بود؟ فرمود: غیر از جبرئیل کسی را ندانستیم و اگر اذن به او داده میشد و در میان ایشان صیحهای میزد، از اثر آن صیحه، روحهای ایشان از بدنهای خبیث ایشان به سوی آتش پرواز میکرد، و لکن مهلت داد خدا ایشان را تا زیاد کنند گناهان خود را، و برای ایشانست شکنجه در دناک.

مؤلف قاصر تحوید که: در این جمله از عبارت حدیث که فرموده: «حتّی مات سبعون فرخا اخواب»، در مجمع البحرین در لغت «فرخ» گفته است:

«الفَرخ ولد الطائر، و الأنثى فَرخَة، و جمع القلة أفرُخ و أفراخ، و الكثير فراخ».



یعنی: فرخ جوجه نر مرغ است و ماده آن فَرخَه است و جمع قله آن «اَفرُخ» و «اَفراخ» و جمع کثرت آن «فِراخ است». و گاهی استعمال میشود در بچه کوچک هر حیوانی و نباتی و گفته است:

و فى الخبر: «ما ذكر من قول على الله من أن الشيطان قد باض و فرخ فى صدورهم فعلى الاستعارة، أى اتخذها مسكناً و مقرًا لا ينفك عنهم». (١)

و در المنجد ضمن معانى چند كه براى «فرخ» گفته، از آن جمله بيان كرده است كه:

# «الفرخ الرجل الضعيف المطرود» (٢).

بنابراین احتمال می رود که مراد فرمایش حضرت: «سبعون فرخاً» هفتاد نفر از مستضعفین ذلیل رانده شده باشند از محل خود، و در اثر ذلّت و استیصال بمیرند. و احتمال دیگر می رود که شاید مراد آن هفتاد نفری باشد که در زمان خیلی نزدیک به قیام قائم لله ، در پشت کوفه کشته می شوند.

قوله علیه «الایات تتری». ممکن است مراد از آیات، علامات حتمیه سال قبل از ظهور باشد که عبار تست از: خروج سفیانی و یمانی و صیحه آسمانی و گرفتن آفتاب در نیمه ماه رمضان همان سال و گرفتن ماه در آخر همان سال، و فرو رفتن لشکر سفیانی به زمین و خروج خراسانی و سید حسنی به قرینه کلمه: «تتری کانها نظام»، یعنی: رو آوردن آیات علامات بی در پی، که گویا به همدیگر بستگی دارند.

و در بعضى از نسخه ها به جاى «الايات»، «الرايات» ديده شده. پس اگر رايات باشد، ممكن است احتمال داد كه سه پرچمى باشد كه در آن سال از شامات بلند شود، و الله العالم و رسوله وحجة صلوات الله عليهم.

#### حديث هشتم

كامل الزيارات عن موسى بن سعدان، عن عبدالله بن القسم، عن عرو بن أبان

٢\_المنجد، ص ٥٧٤، ماده فرخ.

١ ـ مجمع البحرين، ج ٢، ص ٢٣٩.



الكلبي، عن أبان بن تغلب قال: قال ابو عبدالله على:

یعنی: به سند مذکور از ابان بن تغلب روایت کرده که گفت: فرمود ابو عبدالله صادق علی فرود آمد چهار هزار ملک از آسمان به زمین که میخواستند قتال کنند با حسین بن علی، به یاری او. آن حضرت ایشان را اذن نداد برای قتال. پس برگشتند برای اذن خواستن برای قتال، و باز فرود آمدند در حالی که کشته شده بود حسین علی رحمت خدا بر او باد و لعنت خدا بر کشنده او و کسی که یاری کرده آن را بر کشتن آن حضرت و شریک در ریختن خون او شده ـ پس آن ملائکه نزد قبر آن حضرت ماندهاند، پریشان و گرد آلود میگریند بر آن حضرت تا روز قیامت. رئیس ایشان ملکی است که به او «منصور» گفته می شود.

پس زیارت نمی کند آن حضرت را زیارت کنندهای مگر اینکه آن ملائکه او را استقبال می کنند، و و داع کنندهای آن حضرت را و داع نمی کنند مگر آنکه او را بدرقه می کنند، و مریض نمی شوند مگر اینکه او را عیادت می کنند، و نمی میرد و پس از مردن بر جنازه او نماز گذارند و از خدا آمرزش او را می خواهند تا زمانی که قائم بی ظهور کند.

١-كامل الزيارات، ص١٩٢؛ بحارالأنوار، ج٢٥، ص٢٢٤.

#### حديث نهم

عن كامل مسنداً عن يونس، عن الرضا الله قال:

«من زار الحسين، فقد حج و اعتمر. قلت: يطرح عنه حجة الإسلام؟ قال: هي لاحجة الضعيف، حتى يقوى و يحج إلى بيت الحرام، أما علمت ان البيت يطوف به كل يوم سبعون ألف ملك حتى إذا أدركهم الليل صعدوا و نزل غيرهم فطافوا بالبيت حتى الصباح، و أنّ الحسين لأكرم إلى الله من البيت، و أنّه في وقت كلّ صلوة لينزل عليه سبعون ألف ملك شعث غبر لا يقع عليهم النوبة الى يوم القيامة». (١)

یعنی: از حضرت رضا ﷺ روایت کرده که فرمود: هر که زیارت کند حسین ﷺ را، مانند کسی است که حج و عمره به جای آورده باشد. یونس گفت: گفتم: حجة الاسلام از او ساقط می شود؟ فرمود: نه، آن زیارت رفتن، حج کسی است که ناتوان باشد، تا وقتی که توانا شود و به حج بیت الحرام رود. آیا ندانسته ای که هر روز، دور آن خانه طواف می کند هفتاد هزار ملک تا وقتی که درک کند شب آنها را؟ پس بالا می روند و نازل شود ملائکه دیگری غیر از ایشان، پس آنها دور خانه طواف می کنند تا صبح. و هر آینه حسین گرامی تر است به سوی خدا از خانه که در وقت هر نمازی نازل می شود بر او هفتاد هزار ملک. پریشان حال و گرد آلود، که تا روز قیامت نوبت زیارت برای ایشان واقع نشود.

### حديث دهم

در کتاب کامل الزیارات مسنداً از ابی بصیر روایت کرده که: در نزد حضرت ابی عبدالله صادق الله بودم که یکی از فرزندان آن حضرت به

١- كامل الزيارات، ص ١٥٩؛ بحار الأنوار، ج ٩٨، ص ٢٠.

او خوش آمدگفت و او را در پیش خودکشید و در آغوش خود جای داد و بوسید و فرمود:

«حقر الله من حقركم، و انتقم ممن و تركم، و خَذَل الله من خذلكم، و لعن الله من قتلكم، وكان الله لكم وليّاً و حافظاً و ناصراً، فقد طال بكاء النّساء و بكاء الأنبياء و الصديقين و الشهداء و ملائكة السّماء. ثمّ بكى و قال: يا أبابصير! إذا نظرت إلى ولدى الحسين، أتانى مالا أملكه بما أتى إلى ابيهم و إليهم.

يا ابا بصير! إنّ فاطمة لتبكيه و تشهق، وتزفر جهنّم زفرةً لولا انّ الخزنة يسمعون بكاءها و قد استعدّوا لذلك مخافةً ان يخرج منها عنق او يشرد دخانها، فيحرق أهل الأرض فيكبحونها مادامت باكية، و يرجرونها و يوثقونها من أبوابها مخافةً على أهل الأرض، فلا تسكن حتى يسكن صوف فاطمه؛

و انّ البحار تكاد ان تنفتق فيدخل بعضها على بعض، و ما بها قطرة الآ بها ملك موكّل، فاذا سمع الموكّل صوتها اطفاءها بأجنِحته و حبس بعضها على بعض مخافة على الدّنيا، و من فيها و من على الأرض، فلا تـزال الملائكة مشفقين يبكون لبكائها و يدعون الله و يتضرّعون اليه، و يتضرعون أهل العرش و من حـوله، و تـرتفع أصوات مـن المـلائكة بالتقديس لله مخافة على أهل الأرض، و لو انّ صوتاً من اصواتهم يصل إلى الأرض لصعق أهل الأرض، و تقلعت الجبال و زلزلت الأرض بأهلها. قلت: جعلت فداك! أنّ هذا الامر عظيم، قال: غيره اعظم مـنه مـالم تسمعه، قال: يا ابا بصير! اما تحبّ أن تكون فيمن يسعد فاطمة، فبكيت حين قالها فما قدرت على المنطق، و ما قدرت كلامي من البكاء، ثمّ قام إلى المصلّى يدعو، و خرجت من عنده على تلك الحال، فما انتفعت بطعام و ما جائني النوم، و أصبحت صائماً و جلاحتّى أتيته، فلمّا رأيته سكن



# سكنت، و حمدت الله حيث لم ينزل بي عقوبة». (١)

ترجمه حدیث شریف: فرمود: کوچک گرداند خداکسی را که شما را کوچک گرداند خداکسی را که شما را کوچک گردانید، و خار گردانید شما را و انتقام کشد از کسی که شما را ظلم کرد، و مخذول کند کسی را که شما را مخذول کرد، و لعنت کند خداکسی را که شما را کشت، و همیشه خدا ولئ و ناصر و حافظ شما باشد.

پس بدانکه طول کشید گریه زنان و گریه پیغمبران و صدیقان و شهیدان و ملائکه آسمان برای شما. پس آن حضرت گریه کرد و فرمود که: ای ابا بصیر! هرگاه نظر میکنم به فرزندان حضرت امام حسین، مرا حالتی روی میدهد که از خود بی خود می شوم به سبب آن مصیبت هائی که بر پدر ایشان رسیده و به خود ایشان.

ای ابابصیر! بهدرستی که هنوز فاطمه بین در مصیبت فرزند خود می گرید و ناله می زند و از خروش ناله آن مظلومه، آتش جهنم زبانیه می کشد. چنان زبانیه ای که اگر خارنین جهنم بشنوند صدای گریه می کشد. چنان زبانیه ای که اگر خارفین جهنم بشنوند صدای گریه فاطمه را که مهیّا گردند برای خاموش کردن آن، به بستن درهای جهنم و مهار نمودن آن و دود آن را فرونشانند، هر آینه همه اهل زمین را می سوزانید. و تا فاطمه ساکت و آرام نگردد جهنم آرام نخواهد گرفت، چنانچه از این مصیبت و گریه فاطمه هماره چون صدای خود را به گریه بلند کند ملکی که موکل جهنم است، جوشش و سرکشی آن را به بالهای خود فرو می نشاند تا دریاها بر هم نریزند و دنیا و اهل دنیا را غرق نکنند. پس دائماً ملائکه ترسانند و از گریه آن معظمه می گریند و صداهای ملائکه از ترس به تقدیس الهی بلند می شود، و اگر صدای نالهای از نالههای ملائکه به اهل زمین برسد، همه آنها هلاک می شوند، و کوه ها پاره پاره می شود و زمین و اهل آن را زلزله هلاک می شوند، و کوه ها پاره پاره می شود و زمین و اهل آن را زلزله

١- كامل الزيارات، ص ٨٢ بحار الأنوار، ج ٤٥، ص ٢٠٨.



فرو گيرد.

ابوبصیر گوید: من عرض کردم: فدایت شوم! این امر بزرگی است که می شنوم. فرمود: بزرگتر از این، آنست که نشنیده ای و برایت بیان نکردم. آنگاه فرمود: ای ابابصیر! آیا دوست نمی داری که بوده باشی از کسانی که یاری کنند و مساعدت نمایند فاطمه را؟

ابوبصیر گوید که: چون من این کلام را از آن حضرت شنیدم، بی اختیار شدم و این قدر گریستم که دیگر نتوانستم سخن بگویم. پس آن حضرت برخواست و به محل نماز خود رفت و مشغول دعا شد، و من از خدمتش بیرون رفتم، با حالتی پریشان. نه میلی به غذا داشتم و نه خواب به چشمم می آمد. صبح را روزه دار برخواستم و ترسان به خدمت آن جناب رفتم. چون او را از گریه آرام دیدم، من هم آرام گرفتم و خدا را حمد کردم، به جهت آنکه عقوبتی بر من نازل نشد.

### حديث يازدهم

نيز در كامل الزيارات مسنداً از مسمع بن كردين روايت كرده كه گفت:

«قال لى ابو عبدالله: يامِسمَع! أنت من أهل العراق، أما تأتى قبر الحسين؟ قلت: لا، أنا رجل مشهور من أهل البصرة، و عندنا من يتبع هوى هذه الخليفة، و اعدائنا كثيرة من أهل القبائل النصّاب و غيرهم، و لست امنهم ان يرفعوا على عند ولد سليمان فيمثّلون على قال لى: افما تذكر ما صنع به؟ قلت: بلى. قال: فتجزع؟ قلت: أى والله و أستعبر لذلك حتى يرى اهلى اثر ذلك على، فامتنع من الطعام حتى يستبين ذلك في وجهى، قال: رَحِم الله دمعتك، انك من الذين يعدّون في أهل الجزع لنا، و الذين يفرحون لفرحنا، و يحزنون لحزننا، و يخافون لخوفنا، و يأمنون اذا أمنا، اما انك سترى عند موتك و حضور آبائي لك وصيتهم ملك الموت بك، و ما يلقون من البشارة ما تقرّبه عينك قبل الموت فملك الموت ارق اليك

و أشد رحمة لك من الأم الشفيقه على ولدها. قال: ثم استعبر و استعبرت معه. فقال: الحمدلله الذي فضلنا على خلقه بالرّحمة و خصنا اهل بيت بالرّحمة.

يا مسمع! ان الأرض و السماء تبكى منذ قُتل اميرالمؤمنين رحمة لنا، و ما بكى و ما بكى من الملائكة اكثر، و ما رقأت دموع الملائكة منذ قتلنا، و ما بكى احد رحمة لنا، و لما لقينا إلا رحمه الله قبل أن تخرح الدّمعة من عينه، فاذا سال دموعه على خدّ، فلو ان قطرةً من دموعه سَقَطَت في جهنّم لأطفئت حرَّها حتى لا يوجد لها حرَّ، و ان الموجع قلبه لنا ليفرح يوم يرانا عند موته فرحة لا تزال تلك الفرحة في قلبه حتى يرد علينا الحوض، و ان الكوثر ليفرح بمحبينا إذا اورد عليه حتى انه ليذيقه من ضروب الطّعام ما لا يشتهى ان يصدر عنه.

یا مسمع! من شرب منه شربة لم یظماً بعدها ابداً، و لم یشق بعدها ابداً، و هو فی برد الکافور و ریح المِسک و طعم الزّنجبیل، أحلیٰ من العسل، و ألین من الزّبد، و اصفی من الدّمع، و أزکی من العنبر یخرج من تسنیم، و تمرّ بأنهار الجنان تجری علی رضراض الألوان الدرّ و الیاقوت، فیه من القدحان اکثر من عدد نجوم السّماء، یوحد ریحه من مسیرة ألف عام، قِد حانه من الذّهب و الفضّة و الجواهر، یفوح فی وجه السّارب منه کلّ مائحة حتّی یقول الشّارب منه: لیتنی ترکت ههٔنا لا ابغی بهذا بدلاً و لا عنه تحو بلاً.

أما انك ياكردين! ممن تروى عنه، و ما عين بكت لنا الا نَعِمَت بالنظر إلى الكوثر و سقت منه من احبتا و أنّ الشارب منه ليعطى من اللذّة و الطّعم و الشّهوة و له اكثر ممّا يعطاه من هو دونه في حبّنا، و انّ على الكوثر اميرالمؤمنين و في يده عصاً من عوسَج يحطم بها اعدائنا، فيقول الرّجل منهم: انّى أشهد الشهادتين، فيقول: انطلق إلى إمامك فلان فاسئله ان لك، فيقول: يتبرّ عنى امامى الذي تذكره، فيقول: ارجع وراءك فقل



للّذى كنت تتولّاه و تقدّمه على الخلق فاسئله إذا كان عندك خير الخلق حقيق ان لا يرّد إذا شفع، فيقول: انّى اهلك عطشاً، فيقول: زادك الله ظماء و زادك الله عطشاً.

قلت: جُعِلت فِداك! وكيف يقدر على الدنو من الحوض و لم يقدر عليه غيره؟ قال: ورع من اشياء قبيحة، وكف عن شتمنا اذا ذكرنا، و ترك شيئا اجترء عليها غيره، و ليس ذلك لحبتا و لا لهوى منه لنا، و لكن ذلك لشدة اجتهاده في عبادته و تدينه، و لما قد شغل به نفسه عن ذكر النّاس، فامّا قلبه فهو منافق و دينه النّصب و اتّباع النّصب و ولاية الماضين و تقدمه لهما على كلّ احد». (١)

ترجمه حدیث: مسمع گوید: حضرت صادق الله فرمود: ای مسمع! تو از اهل عراقی. آیا به زیارت قبر حسین مشرف نمی شوی؟ عرض کردم: نه مشرف نمی شوم، چرا که من از مشاهیر اهل بصرهام و در نزد ما جماعتی از دوستان خلیفه می باشند و دشمنان ما نیز بسیارند از قبایل ناصبی ها و دشمنان امیرالمؤمنین. ایمن نیستم که در نزد پسرهای سلیمان سخن چینی کنند و من بدین صفت شناخته شوم و کید و کینه من در دلهای ایشان جاگیر شود.

فرمود: ای مسمع! به یاد نمی آوری آن ستمها و مصیبتهائی راکه بر آن حضرت رسیده است؟ عرض کردم: چرا یاد می آورم ای پسر رسول خدا! فرمود که: آیا در آن حال جزع و فزع می کنی؟ گوید عرض کردم: بلی به خدا قسم گریه می کنم به جهت آنچه که به خاطر خود می گذرانم و چنان حالتی پیدا می کنم که اهل و عیال من اثر آن گریه و زاری را در من می بینند، و خود را از خوردن طعام منع می کنم تا اینکه آثار گرسنگی در چهره من ظاهر می شود.

فرمود: خدا رحمت كند اشك چشم تو را اي مسمع! همانا تـو در

١- كامل الزيارات، ص ١٠١؛ بحار الأنوار، ج ٢٤، ص ٢٨٩.

شمار اهل جزع می باشی از برای ما و از آنهایی هستی که در شادی ما شاد می شوند و در حزن ما محزون می گردند و هرگاه ما بیمناک باشیم آنها هم بر ما بیمناک می شوند و ایمن می باشند هرگاه ما ایمن باشیم. آگاه باش، زود باشد که ما را ببینی و وقت مردن پدران مرا بینی و بنگری که توصیه می کنند به فرشته ای که جان را می گیرد در حق تو و اظهار بشارت و خوشحالی کنند در روی تو، تا چشمان تو روشن شود. آنگاه ملک موت از مادر مهربان نسبت به فرزندش، بر تو مهربان تر گدد.

مسمع گوید: آن حضرت چون این کلمات را فرمود، گریه کرد. من هم گریستم. پس فرمود: حمد خدا را که برتری و فضیلت داد ما را بر خلق خود به وصایت و مخصوص فرمود ما اهل بیت را به رحمت.

ای مسمع! همانا آسمان و زمین گریه می کنند از آن روز که کشته شده است امیرالمؤمنین به جهت ترخم بر ما اهل بیت. و گریه ملائکه بر ما از گریه آسمان و زمین زیادتر است، و ملائکه هنوز خود را از گریه باز نداشته اند و فارغ نشده اند از روزی که ما اهل بیت کشته شده ایم، و گریه نکرده است احدی به جهت ترخم بر ما و به جهت آن مصیبتها و آزارهائی که به ما اهل بیت رسیده مگر آنکه خداوند بر آن گریه کننده رحمت فرموده است پیش از آنکه اشک از چشمهای او بیرون آید، و همین قدر که اشک از چشم او جاری شود بر صورت او اگر قطرهای از اشک چشم او بچکد در جهنم، هر آینه حرارت آن را خاموش می گرداند به نحوی که دیگر حرارتی در آن باقی نماند اصلاً، و کسی که دل او به درد آید به علّت شنیدن اذیّتها و آزارهائی که به ما رسیده، در روز مردن او که ما را می بیند، شادی و سروری را درک می کند که همیشه شاد و خوشحال باشد تا وقتی که وارد شود بر ما نزد حوض کوثر، و کوثر شاد می شود به ورود دوست ما، تا اینکه بچشاند



به دوست ما اقسام خوردنی های لذیذ را، به حدّی که دوست می دارد که دیگر از آنجا دور نگردد.

ای مسمع! هر کس بیاشامد یک جرعه از حوض کوثر را، دیگر هرگز تشنه نخواهد شد و میل نخواهد کرد. و آب کوثر خنکی مانند کافور است و در بوی مانند مشک است و در طعم زنجبیل است و از عسل شیرین تر و از مسکه نرم تر و از اشک چشم صاف تر و از عنبر پاکیزه تر است. بیرون می آید از چشمه تسنیم و جاری می شود از نهرهای بهشت و سیلان می کند بر سنگ پاره هائی که همه آنها مروارید و یاقو تند، و در اطراف آن حوض، قدح هاایست زیاد تر از شماره ستاره گان که بوی آن را از فاصله هزار سال راه توان یافت، و آن قدح ها از طلا و نقره و جواهرات گوناگون است و بوی خوش آن در کمال معطری می وزد بر روی آشامنده آن، به نحوی که شارب آن می گوید: ای کاش مرا به جای خود می گذاردند که هرگز مرا از اینجا به جای دیگری نمی بر دند و به خاطرم نمی گذشت که مرا از این مکان به جای دیگر بر ند.

آنگاه فرمود: ای مسمع! همانا تو از آنهائی که سیراب می شوی از کوثر. و هیچ چشمی نیست که گریه کند از برای ما اهل بیت مگر آنکه متنعّم می شود به نظر کردن به حوض کوثر و آب داده می شود از آن. و بهره دوستان ما از کوثر به اندازه دوست داشتن ایشانست ما را. هر که ما را بیشتر دوست دارد، بهره او زیادتر است. و بر سر حوض کوثر ایستاده است امیرمؤمنان الله و در دست آن حضر تست عصائی از چوب عوسج، که دور می کند از سر آن حوض دشمنان ما اهل بیت را. مردی از دشمنان ما می گوید: یا امیرالمؤمنین، من کلمهٔ شهادتین را بر زبان جاری کرده ام. به او می فرماید: برو به نزد فلان که او را امام خود می دانستی تا تو را شفاعت کند. او در جواب آن جناب می گوید: امام می دانستی تا تو را شفاعت کند. او در جواب آن جناب می گوید: امام

من از من بیزار است. می فرماید: برو به نزد آن کسی که او را دوست می داشتی و بر همه خلق او را مقدّم و بهتر می دانستی، بگو تا تو را شفاعت کند، زیرا هر کس که بهتر از هه خلق است، سزاوار است که او شفیع آورده شود. پس می گوید که: از تشنگی هلاک می شوم. آن حضرت به او می فرماید: خداوند تشنگی تو را زیاد کند و بر سوزش عطش تو بیفزاید.

چون سخن حضرت به اینجا رسید مسمع عرض کرد: فدایت شوم! این شخص را این بر تری از کجا آمد که نزدیک حوض برسد و بتواند چنین سؤالی کند، با آنکه دیگران این بهره را ندارند؟ فرمود: این مرد از مر تکب شدن کارهایی اجتناب می کند و سبّ ما و دشنام دادن ما را روا نمی دانسته و آنچه دیگران بی پروا می کردند، پیرامون آن نمی رفته، لکن نه از باب دوستی ما مر تکب نمی شده، بلکه از راه اجتهاد و دینداری خود در آن راهی داشته، صفت سبّ و شتم و بدگوئی پسند او نبوده، امّا قلباً منافق و با ناصبی ها موافق بوده و دو نفر گذشتگان را بر تمام خلق مقدّم می دانسته.

## موعظه بلیغه راجع به گریه بر حسین ﷺ

نکته قابل توجه: بدانکه آنچه از ابتداء تا اینجا ذکر شد، اندکی است از بسیار و مشتی است از خروار، راجع به فضائل و خواص و مزایا و اجرها و ثوابها که بر گریستن و گریانیدن و خود را به گریه درآوردن بر حسین ﷺ نقل و ذکر شد و بدون شک و تردید باید دانست که تمام فضائل و ثوابها و اجرهای آن، از حد و شماره و بیان خارج است. و حکمتهائی که خدای تعالی در آن قرار داده عقول بشری از درک همه آنها عاجز و بیرون از اندازه تقریر و بیان است، و لکن شرط این است که گریه کننده و گریاننده، در گریستن و گریانیدن و بپا داشتن عزای آن بزرگوار، نظر به اجر و مزدی نداشته باشد و از روی علاقه و محبت و خلوص قلبی، مظلومیت آن



حضرت را در نظر بگیرد، به حدّی که از روی بی اختیاری و حزن و اندوه و سوزش دل در مصائب آن جناب، اشکش جاری شود.

و مسلم است که در شنیدن و متذکر شدن و تفکر در مصائب وارده بر آن بزرگوار، از روی خلوص گریه کردن و گریانیدن و مهموم و مغموم شدن، بدون در نظر گرفتن اجر و ثواب، باید جد و جهد کند و إلاگریستن و گریانیدنی که از روی علاقه و دوستی نباشد کفایت نمی کند. زیراکه از نشانه های شیعه و دوستدار ائمه پیلا بودن، در شادی ایشان شاد بودن و در مصیبت و حزن ایشان محزون بودن است، چنانچه ابدان شیعیان به فرموده آل محمد پیلا از فاضل طینت ایشان آفریده شده که فر موده اند:

# «شيعتنا منّا خلقوا من فاضل طينتنا».(١)

و فرمایش دیگر که فرمودهاند که:

«شیعتنا خلقوا من ابدان آل محمد و کل قلب یحن إلی بدنه». (۲)
در تفسیر آیه شریفه: ﴿ وَ وَصَّیْنَا الْإِنسَانَ بِوْالِدَیْهِ اِحْسَاناً ﴾. (۲) چنانچه در ذیل آن «والدین» تفسیر به حسنین المِنِی شده؛ (۴) و خدای تعالی از انسان عهد گرفته و وصیّت فرموده ایشان را به نیکوئی کردن در حق ایشان.

آیا در مصیبت پدر خودگریه کنی، برای مزد است یا علاقه پدری و فرزندی تو را به گریه و حزن وا داشته؟ آیا از ریختن یک قطره اشک احسان به پدر کردن مضایقه می کنی؟ تا چه رسد به پدر حقیقی که هستی تو و پدرت و سایر پدران گذشتهات همه به واسطه او بوده و هست، آیا پدر حقیقی که از تو درخواست عزاداری و گریه کرده، نباید خواسته او را امتثال کنی با پیغامی به واسطه پاره تن خود به تو داده و فرموده:

١- بحار الأنوار، ج٥٣، ص٣٠٢.

٢\_بصائر الدرجات، ص١٤؛ معالى السبطين، ج١، ص ١٥٨.

٣ـسوره احقاف، آيه ١٥.

٢ تفسير القمى، ج٢، ص٢٩٤: بحار الأنوار، ج٣١، ص٥٨٢.

# «أو سمعتم بغريب أو شهيدٍ فَاندُبُوني».(١)

آیا برای به هیجان آوردن قلب شیعه و دوست آن حضرت کفایت نمی کند. فرموده او که گفته:

# «أنا قتيل العبرة». (٢)

آیا برای تو کافی نیست فرمایش امام صادق بی به راوی که مفادش اینست: آیا دوست نمی داری که همراهی کرده باشی فاطمه زهرا بی را در گریستن بر پاره جگرش حضرت حسین بی با آیا نمی خواهی در گریستن بر آن حضرت خود را با انبیاء و مرسلین و ملائکه مقربین و اولیاء مهذبین و صدیقین و مؤمنین مخلصین و عبادالله صالحین شریک باشی؟ آیا سزاوار نمی دانی که به گریستن بر آن حضرت مانند شیعیان به کوری چشمهای مخالفین و معاندین آل محمد و مفتضح کردن و رسوا نمودن جبت و طاغوت و شیاطین و ظالمین در پیشگاه عظمت خدای تعالی و ملسله جلیله محمد و آل محمد ـ صلوات الله علیهم اجمعین ـ سر بلند و ارجمند باشی؟ آیا نمی خواهی به گریستن و حزن و ماتم و عزاداری خود برای آن مظلوم، بیغمبر خدا و علی مرتضی و فاطمه زهرا و سایر ائمه هدی را تسلیت دهی؟

آیا نمی دانی که گریستن تو در ماتم آن حضرت سبب آرامش قلب صدیقه طاهره بین می شود؟ آیا نمی دانی که هنگام گریستن تو بر حضرت سیدالشهداء بین ان حضرت از یمین عرش به تو نظر دارد و با تو سخن می گوید و دلداری می دهد اندوه و حزن تو را به زیادتی اجر و ثوابهای اخروی و کمال لطف را با تو دارد؟ آیا حیا و شرم نمی کنی از اینکه حضرت بقیة الله امام زمان - عجل الله تعالی فرجه - همه روزه و هر صبح و شامی در مصیبت جد بزرگوارش بلند بلند گریه و ندبه می کند و به عوض اشک، خون از دیده جاری می فرماید و تو از ریختن اشک خودداری می کنی ؟ آیا گریه کردن تمام مخلوقات خدا را از جمادات و نباتات و وحوش و طیور و حیوانات و جنیان و آدمیان و ملائکه و عرش و کرسی و لوح و قلم و آفتاب و ماه و

١-كفعمي، المصباح، ص ٧٤١.

٢- ابن شهر أشوب، مناقب، ج٢، ص٩٥؛ مستدرك الوسائل، ج١٠، ص ٣١١.



ستارگان سیّارات و ثوابت و زمین و آسمان و آنچه در آنها و بالای آنها است، طبق اخبار و احادیث بسیار که کمی از آنها قبلاً در این مختصر ذکر شد در ناله و ماتم و گریه و اِلَم بر آن حضرت باشند، و کسی که خود را شیعه می داند با علم به این همه مصیبت ها از ریختن اشک بر آن حضرت مضایقه می کند؟

از حضرت صادق الله روایت شده که فرموده: چیزی نماند که بر حسین گریه نکرده باشد از آنچه که دیده شده و آنچه که دیده نشده مگر سه طایفه; اهل شام و اهل بصره و آل عثمان. (۱) یعنی: بنی امیه \_ لعنهم الله \_

آیا مصیبت هائی که بهائم و حیوانات را میگریاند و دل سنگ را آب میکند، بر دل کسی که خود را شیعه اهل بیت میداند، اثر نمیکند؟ آیا سزاوار است برای کسی که خود را شیعه می پندارند، گریه و ناله برای طمع بهشت و ایمنی از عذاب جهنم باشد، نه برای محبّت حسین و مظلومیّت او؟

ای گریه کننده! نیّت خود را خالص کن، و فقط برای محبّت و مظلومیّت او و تأسی به پیغمبر اکرم و فاطمه زهراء و ائمه هدی ـ صلوات الله علیهم اجمعین ـ باشد، تا اشک چشم تو بالاترین قیمت را در نزد خدا پیداکند، تا از گرانبهائی گرانبهائر باشد.

چه خوش گفته است شاعر عرب:

تبکیک عینی لا لأجل مثوبة لکنما عینی لأجلک باکیة تبتل منکم کربلا بدم ولا تبتل منی بالدّموع الجاریة و مصائب الایام تبقی مدّة و تزول و هی إلی القیامة باقیة (۲) یعنی: میگرید برای تو چشم من، نه برای ثواب، لکن چشم من برای تو میگرید. کربلا از خون شما تر شد و حال آنکه، تر نشد چشم من از اشک جاری، و حال آنکه هر مصیبتی چند روز کمی باقی ماند و بعد زایل میشود امّا ماتم این مصیبت بزرگ که شهادت تو و یارانت

<sup>1-</sup> كامل الزيارات، ص ٨٠ بحار الأنوار، ج ٢٥، ص ٢٠٠. ٢- معالى السبطين، ج ١، ص ١٥٥.

#### باشد، تا قيامت باقى است.

## فضیلت و شرافت گریه بر حسین ﷺ

یادآوری بسیار مفید: بدانکه فضیلت و شرافت و رفعت و عظمت و اجر و مزیت و ثواب گریه بر حضرت ابی عبدالله الحسین ـ ارواحناه ارواح العالمین له الفداء ـ شرح و بیان آن از عهده زبان بشری و دراکه انسانی و تقریر آن خارج است، به نحوی که اگر همه همه دریاها مداد شود و درختهای عالم قلم گردد و تمام جن و انس نویسنده شوند، تا قیام قیامت نمی توانند بنویسند و بگویند و شماره کنند، و افکار همه متفکرین از احاطه و تصویر آن عاجز است. و این گریستن در صورتی که مشوب با هواهای نفسانیه و اغراض دنیویه نباشد و فقط از روی دوستی و با ولایت حقیقی و حزن و اندوه بی شائبه و خلوص عقیده برای مصائب وارده بر آن حضرت محزون و مغموم گردد و اشکش جاری شود، مایه نجات و سعادت دو جهانی گریه کننده خواهد بود، هر چند گناه بسیار کرده باشد، زیراکه آن بزرگوار مظهر و مُظِهِر رحمت خواهد بود، هر چند گناه بسیار کرده باشد، زیراکه آن بزرگوار مفهر و مشهادت آیات و اصعدن فیض و تفضّل و کرم خود برای بندگان مقرر فرموده، به شهادت آیات و اخبار بسیار که از جمله آنها حدیثی است، که از حضرت جواد الأئمه امام محمدتقی ﷺ روایت شده که فر موده:

## «اول ماجرى به القلم على اللوح قتل الحسين».

بلکه فضلا از آنچه درباره شیعیان و دوستان خاص آن حضرت گفته شد، وسیله خلاصی همه گناهکاران و آزادی همه روسیاهان ضعیف الإیمان، حتی نسبت به کسانی که خارج از دین اسلامند، محزون شدن و گریستنشان در مصیبتهای آن حضرت در هیمن دنیا، سبب هدایت و مستبصر شدن ایشان و مشمول سعادت دنیا و آخر تشان می شود، چنانچه قصص و حکایات بسیاری از ایشان در کتابها دیده و شنیده شده است و در عصر خود نگارنده و دیگران پیش آمد کرده.

تذكر لازم: بدانكه هر انسان مكلّفي را تا به قرار گاه اصلي خود، منزلهاي دشوار



وگردنه های سخت هولناکی در پیش است که ناچار باید از آنها بگذرد تا به سر منزل اصلی برسد، که آسان ترین آنها حالت جان دادن و مردن است که کیفیت آن را نمی توان وصف نمود تا چه رسد به سایر منازلی که پس از آن باید طی کند و عبادات و طاعاتی را که خدای تعالی برای هر فردی به وسیله انبیاء و رُسُل مقرّر و تشریع فرموده، از واجبات و مستحبّات و ترک محرّمات و منهیّات، بجا آوردن آن در هر حالی از حالات برای گذشتن از هر یک از آن منازل و گردنه های، تأثیر خواص بسزائی دارد که به سبب آن عبادات و طاعات به خوشی و راحت از آنها بگذرد، بدون اینکه هیچ گونه اِلّم و فزع و ناراحتی متوجّه او شود. پس هرگاه همهٔ آنها را، چنانکه خدای تعالی از او خواسته بجا آورد، به خوشی و راحتی و سرور و شادی از همهٔ آن منازل و گردنه های سخت دشوار با کمال آسودگی میگذرد، و در همهٔ شَنات آسوده و فارغ البال خواهد بود.

و امّاکسی که در بجا آوردن طاعات و عباداتی که خدا از او خواسته، کوتاهی کند تقصیر نماید، به اندازهٔ تقصیری که کرده در طیّ عبور از منازل و عقبات، شدّت و سختی و عذاب و فزع خواهد دید، تا چه رسد به مرتبهای که در تمام تکلیفها و طاعتها تقصیر کرده باشد، که نعوذ بالله همهٔ شدائد و اِلمها و عذابها و عقوبتها را خواهد دید، و مشمول شفاعت شفاعت کنندگان نخواهد شد.

و بدانکه ثوابها و اجرهائی که برای بجا آوردن طاعات و عبادات در آیات و اخبار و احادیث و آثار وارد شده، در صورتی است که مانع قبولی در آنها رخ ندهد و باشرایط و خلوص بجا آورده شود تا اثر و خاصیت خود را حاصل کند، نه از راهی که مقتضی در آن موجود نباشد، بلکه به سبب وجود مانع، خاصیت خود را از دست بدهد. زیراکه بجا آوردن هر عبادت و طاعتی، تا زمانی که با شرائط صحت و قبول بجا آورده شود و بدون مانع باشد، اثر و خاصیت خود را می بخشد و إلا بدون اثر خواهد بود و هرگاه با مانعی مصادف شد، به اندازه قوه مانع مقتضی، ضعیف می شود، تا به جایی که اقتضاء و تأثیر از آن برداشته شود و به همین علت است که حالات اشخاص در هر یک از حالات جان دادن و برزخ و عقبات قیامت، بر حسب



اقتضاء داشتن راحت و آسودگی آن است وجوداً وعدماً و مانع آن وجوداً و عدماً. و چه بسیار از کسانی که عبادت میکنند و طاعت باجا می آورند، ولی شرائط صحّت و قبول آن را رعایت نمیکنند و آن را تو أم با معصیت می نمایند از اثرهای خوب و نفعهای پاکیزه آن بی بهره می شوند و خاسر و زیان کار می مانند.

# از فوائد گریستن بر مصائب امام مظلومان ﷺ

نکته قابل توجه: بدانکه در همه عبادتهای دینیه و طاعتهای قلبیه و قالبیه، گریستن بر حضرت سیدالشهداء کی امتیازی خاص و فضیلتی خاص الخاص دارد که از ابتداء ظاهر شدن آثار رقت و سوزش در دل و بیرون آمدن اشک از دیده، آثار و خواصی بر آن متر تب است در دوره حیات و زندگی تا حال احتضار و جان دادن و آن وقتی که در قبر گذارده می شود و در عالم برزخ تا وقت زنده شدن در قیامت و وقوف در زمین محشر و طول روز قیامت و وقت حساب و گذشتن از صراط تا آخر انقضاء، امور بندگان در هر موقف و هر عقبه و شدت و در هر بلیه و محنت، چنانچه از آثار و اخبار بسیاری استفاده می شود، که مختصری از آن در این مختصر ذکر شد ـ هر چند گریه کننده دارای اعمال زشت و خصال ناپسند در دار دنیا بوده، به طور کلی از آثار و ثواب آن گریستن محروم نخواهد شد، و اگر در بعضی از محل هایی که ذکر شد، محروم شود به واسطه مانعی که در دنیا از او سرزده که اثر آن را زایل کند، در سایر محل های دیگر اثر دارد.

پس ای گریه کننده در مصیبتهای جانسوز و جانگداز حسین، که فقط از روی محبت و دوست داشتن آن حضرت از روی حقیقت و واقعیّت، بدون اینکه مقصد دیگری را در نظر بگیری گریه کردهای! بشارت باد تو را که از ثواب بی نهایت آن محروم نخواهی شد، و بدانکه هر اندازه سوزش دل بیشتر باشد، بهرهات از این اعظم اسباب رحمت الهی زیادتر خواهد بود. کمتر اثری که در یک مجلس گریستن بر آن حضرت دارد ـ طبق کلام مخبر صادق دعای امام زمان ـ عجل الله تعالی فرجه است در حق گریه کننده، که از خدای تعالی برای او طلب رحمت می نماید، چنانچه



در چندین روایت وارد شده. زهی سعادت و شرافت برای کسی که ولئ مطلق، که زبان گویای خدای تعالی است، در حق او دعاکند، که بدون شک و تردید دعای آن حضرت مستجاب خواهد بود و مشمول مرحمت و عنایت و ارتقاء درجه و تقرّب به درگاه خدا خواهد گردید و به مقامی برسی که خانواده عصمت و طهارت که مظاهر صفات ربوبیّت و معادن رحمت الهیّهاند، تو را از خود شمارند، بلکه برادر خود خوانند و دانند، چنانچه بعضی از احادیث آن را قبلاً ذکر کردم.

در پیش خود فکر کن و با خود تدبر نما. آیا غافل می مانی از چنین دعائی با چنین زبانی؟ و این گونه طلب رحمت و این نحو عنایت که مُسلّماً میلیونها، بلکه میلیاردها مرتبه از اکسیر اعظم بالاتر و تأثیرش بیشتر است، در مس وجود کشیف گنهکار چگونه تأثیر می کند.

#### لمؤلّفه:

آفستاب مهرش ار بر ذرّه تابیدن بگیرد

ذرّه در وَجد آید و بسر مهر بالیدن بگیرد قطرهای از بحر فیضش گر بخاک تیره ریزد

خاک دریا گردد و از موج لرزیدن بگیرد شبنمی از یَمُ جودش بر سَماگر گشت صاعد

کان گوهر گردد و بر خلق باریدن بگیرد اگر آثار این دعا را در خود یافتی و خود را مشمول آن رحمت و فیض عظیم دیدی، دل خوش و مترقب باش در هر آن به رسیدن فیضی بالاتر و توجهاتی بیشتر بهرهمند و محفوظ گردی، و اگر خود را لایق آن دعا و مستعد قبول آن رحمت ندانی، ادامه بده رقت و گریه را وجدیت کن تا اشک چشمت در مصیبت حسین بالخ جاری شود، و یأس و نا امیدی در دل خود راه مده تا به رحمتی خاص و عنایتی مخصوص نائل گردی.

گدائی در میخانه طرفه اکسیریست

گر این عمل بکنی خاک زُر توانی کرد

و اثر این رحمت را چنانچه مخبر صادق خبر داده به مفاد این عبارت، خاطر نشان فرموده که به ظاهر شدن اشک و گردش آن در چشم پیش از آنکه از دیده بیرون آید، رحمت شامل حال گریه کننده می شود و تمام گناهانش از صغیره و کبیره آمرزیده می شود، هر چند در کثرت گناهان او مانند کف دریا باشد.

و اگر باز پشت خود را سنگین از گناه دیدی، بگذار تا اشک از چشمت بیرون آید، هر چند مانند بال مگس باشد، تا شایسته آن عنایت و مستوجب آن مرحمت گردی، و آنچه از خدا طمع داری آن را زیادتر به تو عطا فرماید، و از طرف دیگر اهل آسمان ها برای تو دعا و استغفار کنند و از طرف دیگر نیز خود حضرت حسین و جد و پدر و مادر و برادرش ـ صلوات الله علیهم اجمعین ـ برای تو دعا و استغفار کنند و خدای تعالی در عالم مَعنی و حقیقت به تو بفهماند که آتش جهنم را بر تو حرام کردم و حیا می کنم که به آتش جهنم تو را عذاب کنم.

و اگر باز از زیادتی گناهانت در اضطراب و خوف باشی و با این همه اسباب و وسائل خود را آرام نیابی، کاری کن که در اندوه و ماتم آن حضرت اشک چشمت بر رخسارهات جاری شود تا آبرویت به حدّی زیاد گردد در پیشگاه خدای تعالی که بر طبق کلام معصوم به موتبه تو بالا رود و هم درجه با صدّیقین گردی و این حدیث شریف در حق تو صادق آید که فرمود:

# «و إن سألت على الخدّلن يرهقه قتر و لا ذلّة ابداً».(١)

هرگز ذلت و خواری نبینی تا چه رسد به ذلت و خواری و گرفتاری به عذاب آخرت و اسیری در دست ملائکه غلاظ و شداد و هم درد شدن با سیاه رویان و گنه کاران، و به برکت این وسائل حسینی و سببهای بزرگ رحمت الهی از آثار و نتائج اعمال و افعال زشت خود آسوده شوی، و بشارت یابی که به برکت گریستن در مصیبت حسین الم نه تنها از جهنم و عذاب الهی خلاص شدی، بلکه بهشت را برای خود واجب نمودی. آن هم نه آن درجه از بهشت را که لایق حال تو است، بلکه بهشت عدن و هم نشینی باحضرت خاتم الأنبیاء بهشت و ائمه هدی - صلوات بلکه بهشت عدن و هم نشینی باحضرت خاتم الأنبیاء بهشت عدن و هم نشینی باحضرت خاتم الأنبیاء بهشت عدن و هم نشینی باحضرت خاتم الأنبیاء بهشت مدی - صلوات

١\_مكارم الأخلاق، ص ٣١٧.



الله علیهم ـ برایت مهیّا شده و به هـ و قـطرهای از اشک چشـمت قـصری در بـهشت برایت واجب گشته.

و اگر آن مقدار اشک از دیدهات جاری شود که به محاسن و سینهات برسد، بسا تمام بهشت بر تو واجب گردد، چنانچه در روایتی وارد شده که فرمودهاند:

«و لقد أوجب الله لک الجنّة بأسرها».(١)

پس بدانکه تو در این صورت مانند سایر اهل بهشت نخواهی بود، که پس از مبتلا شدن به حالت سختی در هنگام احتضار و در قبر گذارده شدن و سؤال قبر و وحشت آن و گرفتاریها و شدائد عالم برزخ و سختیها و تلخیهای روز قیامت و عقوبتها و رنجهای دردناکی که مقرّبان درگاه ربوبیّت و راه یافته گان ساحت الوهیّت از شدّت جزع و فزع و وحشت و دهشت آن ترسانند و به زانو در می آیند و از ذات اقدس احدیّت خلاصی خود را میخواهند، بلکه با کمال آسودگی از تمام مهالک و دوری و بیخبری از همه آن شدائد، راحت و در کمال استراحت و خوشی و خرّمی شادان و خندان، در سایه عرش الهی نشسته، به فیض بزرگ و فوز عظیم، به صحبت روح افزای حضرت ابی عبدالله الحسین الله محفوظ و با عرّت هرچه تمام تر و احترامی مخصوص و زیبنده تر، مواجه باپیغامهای پی درپی از حور و غلمان و آمدن ملائکه از جانب ایشان دعوت کنان، و پس از آنکه پیغمبر اکرم بیش به نفس خود به جستجوی تو برآید و از میان تمام اهل محشر تو را بطلبد و پس از دیدن، تو را به لطفی خاص و ممتاز بر قاطبه اه ل بهشت سر بلند و سرافراز فرماید؛ به نحوی که زبان از وصف و بیان آن عاجز است، و تو را دوش به دوش خود قرار دهد، و دست را در دست خود بگیرد و به این طریق وارد در بهشت گرداند.

تنبیه: اگر گفته شود که: ظاهر شدن این تفضّلات و الطاف الهیه و مرحمتهای بیکران، به برکت گریستن در مصیبتهای حسین ﷺ، مربوط است به عالم آخرت و قیامت، امّا پیش از رسیدن به قیامت، از مردن و قبر و برزخ، فیضلاً از سختیهای حالت مرگ و احتضار و شدائد آن، تا برسد به آن مقامی که بنده گناهکار در حیرت و

١-اختيار معرفة الرجال، ص ٢٨٩. بحارالأنوار، ج ٢٤، ص ٢٨٣.



سرگردانی است، به خصوص در طول مدّت برزخ که دست از چاره کو تاه است چه باید کرد و چه خواهد شد؟ چرا که آن درجات و مقاماتی که به گریه کننده بر حسین و اهل بیت عصمت و طهارت داده می شود راجع به قیامت است، و شفاعت شافعین مخصوص آن وقت است، و تدارک قبل از قیامت را از موت و قبر و برزخ را در عهده خود بنده گذارده و در گِرو اعمال ما است. با سنگینی بار گناهان و طول مدّت این سفر پر خطر و کمی توشه و بدون رفیق مساعد و راهنما چه چاره می توان کرد؟ چنانچه حضرت امیر مؤمنان علی ﷺ بنابر آنچه از آن حضرت روایت شده فر مه ده است:

«فما لا أبكى و لا أدرى إلى ما يكون مصيرى، و أرىٰ نفسى تخاد عنى، و أيّامى تخاتلنى و قد خفقت عند رأسى اجنحة الموت». (١)

یعنی: پس چراگریه نکنم و حال آنکه نمی دانم محل گردش من تا کجا است، و می بینم که نفس من با من خدعه می کند و روزهای من در کمین من است، در حالتی که مرگ در بالای سر من بالهای خود را گسترانیده است.

پس برادر عزیز، در جواب تو می گویم: مقامات و درجات حضرت أبی عبدالله الحسین در نزد خدای تعالی در اثر کمال عبودیّت و اطاعت و کمال محبّتی که از او بروز و ظهور کرده، نسبت به ساحت قدس کبریائی و غیر از خدا، از همه آنچه غیر از او است چشم پوشیده، چنانچه منسوب به خود آن حضرت است که فرموده:

تركت الخلق طرًا في هواكا و ايتمت العيال لكي اراكا فلو قبطعتني في الحبّ ازباً لما حنّ الفؤاد الى سِواكا(٢)

یعنی: همه مخلوقات را ترک کردم در هوای تو، و یتیم نمودم اهل و عیال خود را برای لقای تو، پس اگر مرا پاره پاره کنی در راه محبّتی که به تو دارم، دل من محبّت غیر تو را راه نخواهد داد.

۱ بلدالأمين، ص ۲۱۰؛ بحارالأنوار، ج ۹۵، ص ۸۹ ۲ تاريخ مدينة دمشق، ج۶، ص۲۰۶.



چون حضرت أبی عبدالله الحسین الله سر حلقه مطیعان پروردگار و وفاداران به ذات اقدسش و بالاترین صاحبان تسلیم و رضا بود، و خون پاک خود و اهل و عیال و بستگان و مال و منال و هستی خود را تمام و کمال در راه خدا داد و فدای دوست حقیقی خود نمود و وجود عاریت خود را تسلیم احدی غیر از ذات اقدس احدیت جلت عظمته نفرمود و هیچ اراده ای جز اطاعت فرمان حق در قلب مبارک خود راه نداد و فانی محض فی الله گردید، چنانچه همه صفات او مستهلک در صفات خدا و ذات او مستهلک تحت ذات خدا بود، به نحوی که نمی خواست مگر خدا را و نمی جست مگر او را، و صاحب این همت عالیّه بود، و خود را فانی فی الله نمود، باقی به بقاء الله گردید.

به این سبب هر چند بر حضرتش واقع می شد مراد او بود و بر طبق مدّعای او،
لذا هرچه بخواهد در نزد خدا برآورده است، و مراد ردّ شدهای ندارد. زیرا که هرچه
می شود به مشیت دوست حقیقی است وجود می گیرد و با دوست می کند راضی
است، پس هر کس از زیارت کنندگان و دوستان که در تحت قبّه سامیه آن حضرت
که مشرق انوار الهیّه و مطّلع تجلیّات ربّانیّه است، و همچنین گریستن و حزن و اندوه
بر آن بزرگوار، و حاضر شدن در مجالس عزای آن حضرت از روی خلوص باشد،
مسلّماً مشمول اجرها و ثوابهایی که مخبر صادق خبر داده، به طور قطع خواهد
شد.

# حفظ دین، به گریستن و عزاداری بر حسین ﷺ است

از فوائد گریستن بر آن جناب، بدانکه این همه اجر و ثواب از حصول تقرّب به درگاه خدای تعالی که عقل ها و ادراکها از حقیقت آن عاجز و ناتوان است و از رسیدن به کیفیّت آن حیران است، و برتر از این عبادت که گریستن بر آن حضرت باشد، از سایر عبادات شرعیه و اعمال صالحه - چنانچه مختصری از آن تذکّر داده شد - و امتیاز آن از عبادات دیگر به نحوی است که از تمام موجبات تقرّب به خدا از چیزهایی که سبب انقطاع الی الله و باقیات صالحات است و به عجب آورنده و به

نحوی است که بسا مورد انکار و استعباد کو ته نظران می شود.

عبادت، گریستن بر حسین الله است و سایر عبادات شرعیّه را به این عبادت قیاس نباید کردن، به این بیان که گفته می شود: گریه کردن بر آن حضرت و گریانیدن و عزاداری نمودن، در حقیقت یاری کردن دین مقدّس اسلام و اعلاء کلمه حق و اطفاء آتش کفر و نفاق و سرکشی است. زیرا که گریه و عزاداری بر آن بزرگوار، ظاهر کردن مظلومیّت و مقهوریّت و بر حق بودن آن جناب و از طرف دیگر، اظهار فسوق و کفر و الحاد و عصیان کشندگان و دشمنان آن حضرت است که به این دو چیز حق و باطل شناخته می شود، و دین حق و نوامیس آن و شریعت مقدّسه رسول خدا بالله از زمان شهادت آن حضرت تا به حال و بعد از این تا وقتی که خدا بخواهد باقی می ماند.

پس محفوظ ماندن دین مربوط به این دو مرحله است: یکی: مظلومیّت آن بزرگوار. و یکی: کفر و طغیان دشمنانش که به این دو ایمان و کفر از همدیگر تمیز داده می شود. و در میان مسلم و مؤمن و کافر و منافق فرق گذارده می شود. پس اگر این هر دو از همدیگر شناخته شود، دین محفوظ می ماند و اسلام و ایمان هم محفوظ است.

و شناخته شدن این هر دو به طور أكمل و أتم از طریق عزاداری و نوحه سرائی و گریستن و گریانیدن بر حسین ﷺ است. پس بر وجه حقیقت، گریه و عزاداری بر آن بزرگوار، حافظ و ناصر دین حنیف است، كه به آن احیاء ایمان و اسلام و اعلاء كلمه توحید می شود، و اگر این بساط برچیده شود و این عزاداری و گریستن برداشته شود، از مظلومیّت آن حضرت نامی و از كفر و شقاوت دشمنانش نشانی نمی ماند، بلكه می گوئیم: شكی نیست كه شهادت آن بزرگوار، برای باقی ماندن دین الهی تقدیر شده كه فر مو دند:

# «اول ما جرى به القلم على اللوح قتل الحسين».

و تحمّل آن حضرت چنین مصیبتی راکه اعظم تمام مصیبتهای این عالم است و مثل و مانندی نداشته و ندارد و نخواهد داشت، برای بر پا داشتن و باقی ماندن



دین الهی، که دین جد بزرگوار او است و حفظ کردن اهل این دین که به فریب دشمنان آن، پیروی از جبت و طاغوت و شیاطین نکنند و از خواب غفلت بیدار شوند و راه هدایت را پیش گیرند و از طریق ضلالت و گمراهی بر کنار گردند. آنها را از نادانی و جهالت نجات دهد، چنانچه در اخبار و احادیث کثیره تصریحاً و تلویحاً به آن اشاره شده، از جلمه آنها است عبارتی که در زیارت اربعین آن حضرت وارد شده که:

# «بذل مهجته فیک لیستنقذ عبادک من الضلالة و الجهالة والعمی الشک و الإرتیاب إلى باب الهدى من الردی». (۱)

پس بدون شبهه تا زمانی که اظهار مظلومیّت و مصائب آن حضرت، به گریه و زاری و عزاداری بشود، حال دشمنان آن بزرگوار هم معلوم خواهد شد، پس بدیهی است که به گریه و عزاداری، ثمره شهادت و مظلومیّت آن بزرگوار، که به ای دین الهی و شریعت خاتم الأنبیاء ﷺ است، پایدار خواهد ماند. پس چه عملی از عزاداری و گریستن و گریانیدن در مصیبتهای آن حضرت، بزرگتر و بالاتر است؟ شاید سر فرموده امام ﷺ که در احادیث ایشان وارد شده که: هر که بر حسین ﷺ گریه کند اداء حق ما را نموده و اجر رسالت پیغمبر را اداء کرده. (۲) و در بعض دیگر از روایات فرموده: گریه نکردن بر حسین جفاء بر آن حضرت است؛ (۳) و نیز فرموده: گریه کننده بر حسین در بهشت با آن جناب هم درجه خواهد بود. (۴)

پس بدان و تصدیق کن که گریه کردن بر حسین در فضیلت از همه عبادات برتری دارد، و جای استبعاد نیست و داشتن این همه اجر و ثوابی که در احادیث و اخبار کثیره وارده تعجّبی ندارد.

١- اقبال الأعمال، ص ٥٨٩؛ بحارالأنوار، ج ٩٨، ص١٧٧.

٢- كامل الزيارات، ص ١٠ بعار الأنوار، ج ٢٥، ص ٢٠٠.

٣-بحارالأنوار، ج ٢٠، ص ٣٠٠. ٢-بحارالأنوار، ج ٢٠، ص ٣٠٠.



# علّت نهضت و قیام امام حسین ﷺ

تفصیل مطلب: برای تشریح مجملی که ذکر شد، مقتضی دیدم از جهت آگاه كردن بعضى از برادران ايماني، تا اندازهاي مطلب را توسعه دهم و أن ايـن است كـه پس از طغیان و خباثت و ملعنتِ شجره ملعونه خبیثه بنی امیّه، بعد از زمان خلیفه اول و دوم، گرچه پس از رحلت پیغبمر عَبِی بذر نفاق از همان وقت پاشیده شد، و لكن بر حسين ظاهر در ايّام خلافت أن دو نفر، تا اندازهاي حفظ اسلام رعايت مى شد و تظاهر به أن مى نمو دند، تا وقتى كه نوبت به معاويه عليه لعائن الله -رسید، و تأسیس معلنت و خباثت و شیطنت او به حدی رسید که دین مقدّس اسلام و شريعت مقدّسه سيّد أنام عليه و آله افضل الصّلوة و السلام را منقلب كرد و بنيان طغیان و کفر و الحاد را پیریزی و محکم و استوار نمود، و به انواع مکر وحیله و ملعنت و خباثت و تدبير هاي باطله و نكري و شيطنت، باطل را به صورت حق خالص و حق را به صورت باطل جلوه داد و چنان مردم فریبی کرد، به نحوی که بر هم زدن این اساس و خراب کردن این بنیان فتنه و فساد و زایـل کـردن آن مکـرها و حيله ها و تذويرها و ملعنتها و شيطنتها به هيچ زبان و عنوان و حجّت و برهان، بيرون كردن أن از قلب عوام كالأنعام ممكن نبود، و به قلوب أنها به قدرى رسوخ ييداكر ده و به آن معتقد شده بودند ـ در نهايت اتقان و استحكام ـ كه علاج آن جز به قبول شهادت و تحمّل مصیبتهای بزرگ و فجایع و نوائب ناگواری که از شنیدن آن آسمانها گریان و زمینها و کوهها متزلزل و ویران گردد؛ فیضلا از میلائکه و جنّ و انس، به جانبازی خود و عزیزان و پاران خود و اسارت اهل و عیال خود میسر نبود و چارهای جز آن نداشت، لذا حضرت امام حسین علی همه اینها را به خود هموار كرد و آشكارا پرده از روى زندقه و كفر و الحاد شجره ملعونه بني اميّه برداشت. و اگر چنین عمل بسیار بسیار بزرگی را متحمّل نمی شد و مانند برادر بزرگوارش در خانه مینشست و بیپرده در نظر خلایق آشکارا را شربت شهادت نمینوشید، دیگر احدى ممكن نبود كه كفر و ملعنت و نفاق و بطلان دين و آئين بني اميته را ظاهر و آشکار کند، و کسانی که نطفه هاشان بر دشمنی امیر مؤمنان و فرزندانش بسته شده



بود از پدران و مادران و معلّمان و قاضی های ایشان و خوانندگانشان از ابتداء امر که خودشان را شناخته و دارای تمیز شدند، غیر از طعن ها و زشتی هائی که نسبت به وجود مقدّس حضرت امیرمؤمنان و اولادش داده می شد، نشنیده بودند، کسی نمی توانست آنها را از اعتقاد فاسدی که راسخ در دل هایشان شده بود برگردانند.

در تزویر و ملعنت و خباثت نفس و کفر و الحاد معاویه پلید، بس است آن ظلمهایی که به حضرت مجتبی الله کرد و آن همه پیمان شکنی که کرد، و کرد آنچه کرد نسبت به آن بزرگوار که زبان از شرح و بیان آن عاجز و ناتوان [است] و عاقبت آن حضرت را به زهر جفا شهید نموده، و باز به همان ظاهر سازی و حیله و نیرنگی که داشت، به حفظ ظاهری که از او دیده بودند، مردمان چنین معتقد بودند که معاویه تقصیری ندارد و چیزی از او سر نزده و او به این عمل راضی نبوده.

پس اگر حضرت امام حسین الله هم مانند برادر بزرگوار خود با او رفتار می کرد و احترام و رضایت او را رعایت می کرد، هر چند در باطن، آن جناب را نیز به زهر شهید می نمود یا طوری دیگر، کی آن ظلم باطنی را می دید و باور می نمود که آن ملعون سبب شده که آن حضرت شهید شود و مفاسدی که سر زده از خود او است؟ ملعون سبب شده که آن حضرت شهید شود و مفاسدی که سر زده از خود او است؟ ملعنت او و خانواده او شد، به نحوی که اهل سنّت از انکار کردن و جواب گفتن آن عاجزند و نمی توانندانکار کنند و به هیچ وجه قابل توجیه نیست و موجب افتضاح و رسوائی و ظهور کفر و نفاق ایشان شد، همین واقعه کربلا و شهادت آن حضرت و فرزندان و برادران و برادر زادگان و عموزادگان او و اسیر کردن اهل و عیال او شد، که به هیچ وجه نتوانستند انکار کنند، مانند سایر مطاعن و قبایح و ظلمهائی که ازامر غصب خلافت تاکنون، که همه آنها را منکر شدند انکار کنند. امّا قضیّه کربلا طوری این زمان که هزار وسیصدوسی و نه سال و کسری از آن قضیّه فاجعه می گذرد، هرچه خواستند به توجیهات غیر موجهی آن را روپوشی کنند به هر حیلهای، تاکنون نوانستند و بعد از این هم نخواهند توانست.



#### این چراغی است که خاموش نگردد هرگز

اگر قیام و نهضت و شهادت حضرت سیدالشهداء الله صورت نمیگرفت، بدون شک و تردید در اثر طغیان معاویه ملعون، هیچ نامی از اسلام و دین وقرآن باقی نمی ماند، داستان کربلا و شهادت حسین است که حیاتی تازه به آنها بخشید و آنها از کید و مکر و عداوت و خطر محو و نابود کردن دشمنان نگاه داری کرد؛ خصوصاً از فتنه ایمان سوز آل ابی سفیان، خاصه معاویه ملعون و یزید پلید.

امّا معاویه چون بر أریکه ظلم و جور استیلا یافت، در احداث بدعت و اشاعه ضلالت و اطفاء نور خدا و اعلاء کلمه کفر و شرک و جاهلیّت و دشمنی با دین حق و تخریب شریعت سیّد المرسلین و احیاء طریقه پدران و اجداد خود و ترویج باطل و زندقه و الحاد به أنکری و شیطنتی کامل و جدّیتی وافی، بیشتر از مردمان را از دین اسلام و آئین خیرالأنام منحرف و بیرون کرد. چه در زمان مخالفت و محاربه با امیرمؤمنان با و پس از شهادت آن حضرت با حضرت مجتبی با به طوری که اگر پس از درک رفتن او و به جهنم شتافتنش، قضیّه کربلا و شهادت حضرت سیدالشهداء با آنفاق نمی افتاد و به دیدن و شنیدن آن مصیبتهای بزرگ جانگداز، مردمان آگاه و متنبّه نمی شدند و چند سالی به همان حال زمان معاویه می گذشت، به طور قطع و یقین نه از اسلام و ایمان، اسم و رسمی و نه از دین و قرآن، اثری باقی می ماند.

چنانچه بعد از مصالحه با حضرت امام حسن الله و قبل از آن در محاربه با امیرمؤمنان مکرر در مکرر، اعتقاد فاسد خود را به زبان آورده بود. از آن جمله در زمانی که به طرف کوفه روانه شد و منزل به منزل می آمد تا به «نُخیله» رسید در آنجا خطبه خواند که در اثنای آن گفت: به خدا قسم این جنگهائی که در عرض این مدت با شما کردم، برای این نبود که نماز نمی خواندید یا روزه نمی گرفتید یا حج به جای نمی آوردید یا زکات نمی دادید، زیرا که همه آنها را شما انجام می دادید، فقط مقصود من این بود که بر شما سلطنت کنم و شما را تحت فرمان خود قرار دهم و اکنون خدا به من سلطنت داده، در حالی که شما نمی خواستید، و من بسیاری از



شرطها راکه با حَسَن کردم و به او وعده دادم، امّا همه آنهارا در زیر پاگذاردم و به هیچ یک از آنها وفا نخواهم کرد. (۱)

این را بگفت و از آنجا سوار شد و به کوفه آمد. خالد بن عرفطه در پیش روی او روان بود و حبیب بن حمّاد پرچمدار او بود تا اینکه داخل مسجد کوفه شد، از راه باب الفیل، چنانچه حضرت امیرمؤمنان علی الله از پیش خبر داده بود، که معاویه در آن روزی که بالای منبر در مسجد کوفه خطبه می خواند.

در آن حالی که حضرت مشغول خطبه بود شخصی عرض کرد: یا امیرالمؤمنین! خالد بن عرفطه مرده است. آن حضرت فرمود: نه به خدا سوگند! او نمرده است و نخواهد مرد تا آنکه از همین در، داخل این مسجد شود و اشاره به باب الفیل فرمود و گفت: در حالتی که گمراهی به همراه او باشد که آن پرچم را حبیب بن حمّاد می کشد. شخصی از جای برخواست و عرض کرد که: منم حبیب بن حمّاد که از اخلاص کیشان و هوا خواهان تو أم. فرمود: هم چنانی که گفتم خواهد بود. (۲)

تا آن روزی که معاویه داخل شد و خالد بن عرفطه در پیش بود و پرچم را حبیب میکشید. مردمان جمع شدند بر دور ایشان و از فرموده امیرمؤمنان یاد کردند و بسیار گریستند.

# از جنایاتی که در زمان معاویه بر شیعیان شد

عــالامه مـجلسی ـ اعـلی الله مقامه ـ در بـحار چنین روایت کرده که: معاویه خوانندگان و قضات اهل شام را حاضر نمود و ایشان را به بذل عطاهای بسیار ـ بـه انواع مختلفه ـ مفتخر ساخت و نوازشها نمود، که در نواحی شام و شهرهای دیگر برای تبلیغات و جعل احـادیث و اخبار دروغ و بیانات فـاسده و بـاظله، عقیده مسلمانان را از اهل بیت پیغمبر بگردانند و مردمان دیندار را از راه حـق بـاز دارنـد و چنین گوشزد آنها کنند که علی کسی است کـه عشمان را کشته و از ابـی بکر و عـمر

۱\_تاریخ مدینة دمشق، ج۵۲، ص ۳۸۰. ۲\_شیخ مفید، الارشاد، ج۱، ص ۳۲۹؛ بحارالأنوار، ج۱، ص ۲۸۸.

بیزاری جسته و دشمن و مخالف با ایشان بوده و هست. مدّت بیست سال معاویه خونخواهی عثمان را دست آویز خود قرار داد و مردمان شام را به علی ﷺ بدبین نمود و به دشمن داشتن او وادار کرد و آنهائی راکه دنیا دوست بودند به خود نزدیک کرد تا بر سر خوان طعام و شراب او حاضر شده و با او میخوردند و میآشامیدند. و به گرفتن اموال و املاک و نائل شدن به ریاسات، شاد و سرشار میشدند. چنان آنهارا فریب داد و رو به خود کرد، به نحوی که مردم شام لعن به شیطان را ترک کرده و به جای آن به سبّ و لعن علیّ و اهل بیت او پی پرداختند؛ به نحوی که سبّ و لعن آن بزرگوار را جزء نماز جمعه قرار دادند و کار را به جائی رسانید که یکی از شامیان، سبّ و لعن بر آن حضرت را در نماز جمعه فراموش کرد و پس از فراغت از نماز به سفری رفت. در بیابان یادش آمد که سبّ و لعن کردن را در باشد و آن مسجد را مسجد ذکر نامید.

و معاویه ملعون نامه ای نوشت به حکّام و عمّال خود در تمام شهرها و برای ایشان فرستاد به این عبارت که:

«و انظروا من قامت عليه البيّنة انّه يحبّ عليّاً و أهل بيته فامحوه من الديوان و اسقطوا عطائه و رزقه و شفع ذلك بنسخة اخرى من اتهتموه بموالات هؤلاء القوم و لم تقم عليه بيّنة فاقتلوه». (١)

یعنی: به حکام و عمّال خود فرمان داد که: ببینید هر کسی راکه بر او بیّنه و شاهدی قائم شد که او علی و اهل بیت او را دوست می دارد، نام او را از دفتر محو کنید و عطاء و روزی او را بِبُرید، و در جوف آن، نامه دیگری گذارد که: هر کسی که متّهم به دوستی آن گروه است، و بیّنه ای بر خلافش قائم نشد او را بکشید.

باز آن ملعون به این هم راضی نشد نامه دیگری به هر یک از آنها فرستاد که هر کسی را که تهمت دوست داشتن علی و اهل بیتش را به او زدند، اگرچه بدون شاهد

۱ ـ كتاب سليم بن قيس هلالي، ص ٧٨٣؛ بحارالأنوار، ج ٣٣، ص ١٨٠.



و دلیل هم باشد، به همان تهمت دروغ او را عذاب و شکنجه کنید و سرش را از بدنش جدا کنید. چون این حکم از معاویه انتشار یافت عمّال و حکّام او در شهرها به قتل و غارت شیعیان علی ﷺ پرداختند، و بسیاری از مردمان را به تهمت ناروا و بدون جهت به قتل رسانیدند و خانه های ایشان را خراب کردند، و بسا اتّفاق می افتاد که مردی بی خیال و بی توجّه، نسنجیده سخنی بر زبانش جاری می شد که آن را می توان به محبّت اهل بیت حمل نمود، بدون پرسش و سؤال او را با تیغ سر می بریدند. کار بجائی رسید که اگر کسی می خواست با رفیق و دوست خود که کمال و ثوق و اطمینان به او داشت سخنی به او بگوید، او را به خانه خود می برد و با همدیگر بدون آنکه خدمتگذار یا غلام و یا کنیز او بر ایشان وارد شوند، در اطاق را می بست و او را قسم می داد و با او پیمان می بست که سخنی از میان آنها بیرون نرود و با کمال ترس و وحشت حدیثی را روایت می کرد.

## جور و جفاهای معاویه با شیعیان اهل بیت ﷺ

شیخ طبرسی ﷺ در کتاب احتجاج از سلیم بن قیس روایت کرده که: معاویه گذشت بر عدّهای از قریش که حلقه وار دور یکدیگر نشسته بودند. چون او را دیدند، همه از جا برخواستند غیر عبدالله بن عباس.

معاویه گفت: ای پسر عباس! چه چیز تو را منع کرد که از جای خود برخیزی، همچنان که یارانت برخواستند؟ این نیست مگر برای اینکه یافتی که من کشنده شما بودم در جنگ صفین. ای پسر عباس! آن از جهت این بود که پسر عم من عثمان مظلوم کشته شد.

ابن عباس گفت: عمر بن خطاب هم مظلوم کشته شد؟ معاویه گفت: عمر را شخص کافری کشت. ابن عباس گفت: پس عثمان را کی کشت؟ معاویه گفت: او را مسلمانها کشتند. ابن عباس گفت: این بیشتر حجّت تو را باطل می کند. معاویه گفت: ما هم به کرانه ها نوشتیم و بازداشتیم مردمان را از ذکر منقبت های علی و اهل بیتش. پس زبانت را از سخن گفتن بازدار. ابن عباس گفت: ما را نهی می کنی از خواندن قرآن؟ معاویه گفت: نه. ابن عباس گفت: ما را نهی می کنی از تأویل قرآن؟ معاویه گفت: آری. ابن عباس گفت: پس قرآن را بحوانیم و نپرسیم از آنچه خدا به آن قصد کرده؟ پس گفت: کدام یک از ایس دو واجب تر است بر ما: خواندن آن یا عمل کردن به آن؟ معاویه گفت: عمل کردن به آن. ابن عباس گفت: چگونه عمل کنیم به چیزی که نمی دانیم خدا قصد آن را کرده؟ معاویه گفت: بپرس از آن از کسی که آن را تأویل می کند غیر از تأویلی که تو و اهل بیئت می کنید.

ابن عباس گفت: قرآن بر اهل بیت من نازل شده، پس از آل ابی سفیان سؤال کنم؟

ای معاویه آیا ما را نهی می کنی از اینکه خدا را به قرآن بندگی کنیم، از آنچه در آن

است از حلال و حرام؟ پس اگر امّت نیرسد از آن تا بداند، هلاک می شود و به

اختلاف می افتد. معاویه گفت: قرآن را بخوانید تأویل هم بکنید، و لکن آنچه را که

خدا در شأن شما فرستاده روایت نکنید و آنچه که غیر از آن است روایت کنید. ابن

عباس گفت که: خدا در قرآن فرموده:

﴿ يُرِيدُنَ أَن يُطْفِئُوا نُورَ اللهِ بَأَفْواهِهِمْ وَيَأْبَى اللهُ إِلَّا أَن يُتِمَّ نُورَهُ وَلَوْ كَرهَ الْكَافِرُونَ﴾ (١)

یعنی: میخواهند خاموش کنند نور خدا را به دهانهایشان، و اِبا میکند خدا مگر اینکه تمام کند نور خود را و اگرچه کراهت داشته باشند کافرها.

معاویه گفت: ای پسر عباس! به جای خود بنشین و زبانت را نگاه دار و اگر ناچاری از گفتن، به پنهانی بگو که آشکاراکسی آن را از تو نشنود.

و چون به خانه برگشت صد هزار درهم برای او فرستاد و نداکننده ای از طرف او نداکرد که در امان ما نیست هر که حدیثی در منقبت علی و اهل بیت او روایت کند، و حاکمهای در خیم و سختگیر در شهرها برقرار کرد، و از آنها عهد و پیمان شدید گرفت در نابود کردن شیعیان و دوستان امیرمؤمنان این که مسامحه و سهل انگاری،

١-سوره توبه، آيه ٣٢.



در نیست و نابود کردن آنها نکنند و زیاد بن ابیه را که زنازاده بود به برادری خود سرافراز کرد و او را والی عراقین نمود، و از او همین عمل را خواست و او هم نهایت اذیّت و آزار را به شیعیان آن حضرت نمود و معاویه حکومت بصره را به او داد. (۱)

سلیم بن قیس میگوید که: بلاء و عذاب اهل کوفه از همه شهرها سخت تر بود. زیرا شیعیان در آنجا بسیار بودند و زیاد بن ابیه چون همه آنها را می شناخت در طلب آنها می فرستاد و در هر کجا که آنها را می یافتند می کشتند و می ترسانیدند و دستها و پاهای آنها را هم می بریدند و بر درختهای خرما به دار می زدند و چشمهای آنها را کور می کردند و تبعید و نفی بلد می نمودند، تا اینکه دیگر احدی از شیعیان باقی نماند و شناخته نمی شدند، یا کشته شدند یا بردار آویخته شدند یا در زندان ها بودند یا تبعید شدند.

و معاویه نامه نوشت به همه عمّال و حکّام خود در شهرهاکه: اجازه ندهید به احدی از شیعیان علی و اهل بیتش که در مجالس شما حاضر شوند و یا آنها را پناه ندهید.

و ببینید کسانی را که فضل و منقبتهای عثمان را روایت و نقل می کنند و از شیعیان و دوستان او و اهل بیت اویند، آنها را در مجلس خود راه دهید و در مجالس ایشان حاضر شوید و به خود نزدیک کنید و آنها را گرامی بدارید، و بنویسید به کسانی که از منقبتهای عثمان روایت می کنند و نام پدر و قبیله او را به زبان می آورند، که روایتهای خود را در فضایل و مناقب او زیاد کنند. صلهها و خلعتها و عظاهای آنها را زیاد کنند و قطعات املاک و اراضی به آنها بدهند، خواه آن روایت کنندگان از عرب یا از موالی ـ یعنی: غلامان و کنیزان ـ باشند.

و عمّال و حكّام معاویه در شهرها به این دستور عمل كردند و احادیث و روایات بسیاری در فضیلت عثمان به دروغ در میان مردمان جعل كرده و متواتر و مشهور شد، و آنها را به معاویه خبر دادند و او هم دستور داد كه اموال بسیار و انواع لباسهای فاخره و عطاهای زیاد، از جهت جعل كردن اخبار دروغ در فضیلت عثمان

١-الاحتجاج، ج٢، ص٢٩٣؛ بحارالأنوار، ج٢٤، ص١٢٣.



و اهل بیت او و دوستانش به آنها بدهند و نامهای جعّالان را رسماً در دفاتر حقوق بر آن ثبت نمایند برای همیشه.

پس از آن معاویه نیز به عمّال خود در شهرها نوشت که: حدیثها در فضل عثمان زیاد گفته و نشر داده شد. اکنون مردمان را دعوت کنید که روایتها در حق معاویه و فضیلت و منقبتها و سوابق او جعل و روایت کنند، که ما این عمل را دوست تر می داریم و چشم ما به آن روشن می شود و بیشتر حجّت علی و اهل بیت او را باطل می کند و بر آنها سخت تر خواهد بود.

پس هر یک از قضات و حکّام او در هر شهر و هر کجا که بودند، نامههای معاویه را بر مردمان خواندند و راوی های جعّال بالای منبرها رفتند در هر شهر و هر مسجدی و به دروغ روایت هائی ساختند و آنها را به معلّمین مکتبها دادند و آنها هم به کودکان و شاگردان خود تعلیم دادند، همچنان که قرآن را تعلیم می دادند، تا اندازه ای که به دختران و زنها و بستگان آنها هم تعلیم دادند، إلی ما شاءالله.

و زیاد بن ابیه که یکی از حکّام بود، نامهای نوشت به معاویه راجع به اهل حضر موت، که اینها بر دین علی هستند و تابعین رأی او میباشند، معاویه در جواب او نوشت که: هر که پیرو دین علی و تابع رأی او است، او را بکش. پس همهٔ آنها را کشت و مُثله کرد.

و نیز معاویه نامهای نوشت به حکّام و عمّال خود: اگر کسی از شیعیان علی و یا کسی را تهمت زدند که از دوستان او است، او را بکشید، هرچند کسی هم به دوستی او با علی شهادت ندهد و بیّنهای نداشته باشد. همین قدر که تهمت به شیعه و دوست علی بودن زده شود یا گمان آن به او برود یا آنکه حالش مشتبه باشد بکشید، اگرچه در زیر سنگ باشد. حتّی اگر کلامی از او شنیده شود در این باب، گردن او را بزنید، هرچند معروف به زندقه و کفر باشد واز کسانی باشد که او را بزرگ شمارند و گرامی دارند و متعرّض او نباشند و مکروهی به او نرسانند؛ و هر مرد شیعهای ایمن نخواهد بود در هر شهری که باشد، به خصوص اگر در کوفه و بصره باشد. (۱)

١- كتاب سليم بن قيس هلالي، ص٧٨٣؛ الاحتجاح، ج ٢، ص ٢٩٥.



# طغیان معاویه و ظلم و جور او در حقّ شیعیان

خلاصهٔ کلام: ظلم و جور او کار را بجانی رسانید که در هر کجا مؤمن و شیعهای بود، به تمام معنی ایمنی از او برداشته شده بود، و سخت ترین مردمان در عداوت با شیعیان، علماء و قرّاء ریاکار متظاهر در خشوع و ورع و دروغگویان بی ایمانی بودند، سرسپرده به معاویه که در دربار او و حکّام و عمّال و قبضات او رفت و آمد داشتند و حدیثهای دروغ به نفع معاویه و اتباع او جعل می کردند و به ضرر شیعیان و اهل ایمان روایتها میساختند و در میان مردمان رواج میدادند و منتشر مینمودند و حقوق و مالهای زیادی و منازل نیکو در عوض به آنها میدادند، تنا اینکه از کثرت حدیثهای دروغ که در میان مردمان جعل و منتشر کردند، مردمان باور كرده و همه أنها را حق و صدق پنداشتند و به راست بودن، اعتقاد كامل حاصل کرده، پس آن حدیثهای دروغ و جعلی را روایت میکردند و میپذیرفتند و به همدیگر تعلیم می دادند و یاد می گرفتند و دوست می داشتند و هر که آنها را رد می کرد کینه او را در دل ها می گرفتند، و جمع کثیری بر صحت آنها اجتماع کردند و دین خود را بر پایه آنها استوار نمودند و همه آنها را حق دانستند و اگر حدیثهای راست و حقّی بر آنها خوانده می شد، انکار می کردند و از خواننده و گوینده آن اعراض می کردند و او را مورد طعن و لعن خود قرار می دادند و اگر می دانستند که آن حدیثهای جعلی دروغ و باطل است، نمی پذیرفتند و کینه مخالف و منکر آن را در دل نمي گر فتند.

لذا در آن زمان روی همین اصول، حق باطل و باطل حق جلوه داده شد و باطل جای حق را گرفت، به نحوی که پس از مسموم کردن حضرت امام مجتبی حسن بن علی اید و شهادت آن بزرگوار، بلاء و فتنه و ظلم و ستم بسیار شدید شد، تا ده سال بعد از شهادت آن حضرت، هرچه می رفت ظلم و جور و بی دینی شدتش بیشتر می شد، به نحوی که از اسلام جز نامی باقی نمانده و احکام و آداب دینی همه متروک و حدود الهی معطل و معروف منکر و منکر معروف شد، خصوصاً زمانی که معاویه به دَرَک رفت و فرزند پلید او به مقر او قرار گرفت و خواست کاری کند که ابداً



از اسلام و دین و قرآن و شریعت، هیچ نام و نشانی باقی نماند و نام رسول خدا تیکی فی و اهل بیت او را محو و نابود کند و زمان را او را پس به جاهلیت برگرداند و نتیجه زحمات همه انبیاء و رسل، به تخصیص حضرت خاتم الأنبیاء تیکی را نقش برآب کند.

# از اشعار و كفريّات يزيد پليد و كافر

بس است در شقاوت جبلی و خباثت فطری آن خبیث پلید و مظهر همه رزائل و عیبها، که از بجا آوردن همه اعمال و افعال شنیعه، هیچ باک و پروایسی نداشته و متجاهر به آنها بوده و مرض قلبی و باطنی خود را به انواع فسق و فجور و قتل و نهب و زندقه والحاد و کفر و انکار حشر و نشر و معاد بروز و ظهور داده و به کلمات و اشعاری که صریح در کفر و الحاد او است خود را معرفی نموده؛ به اشعاری که خودش انشاء نموده و خود را مفتضح و رسواکرده، که از آن جمله است از اشعار برید کافر ملحد:

واسمعوا صوت الاغانى و اتركوا ذكر المعانى عسن صوت الاذان

معشر الندمان قىوموا و اشربواكاس المدام شغلتنى نغمة العيدان

یعنی: ای ندیمان و هم مشربان من! از جای برخیزید و بشنوید صدای غناها را، و بیاشامید کاسه شراب را. و واگذارید یاد کردن معنویّات را، باز داشته است مرا صدای تار و سازها، از گوش دادن به صدای اذان:

و تعوضت عن الحور عجوزاً في الدّنان (۱) من عوض كردم حور بهشتى را و در عوض آن اختيار كردم پير زنى راكه چون سخن گويد كلمات او را نمى فهمم.

و نیز از اشعار او است:

كه در وقت شكست خوردن لشكر أسلام از روميان و خبر رسيدن بـ معاويه.

١- تذكرة الخواص، ص ٢٩١؛ جواهر المطالب في مناقب الامام على علي المال ج١، ص٣٠٣.



چون این خبر را یزید پلید شنید این دو بیت را گفت:

و ما ابالي بما لاقت جموعهم بالغد قدونة من حمى و من موم اذا اتكأت على الانماط مرتفعاً بدير مرّان عندى ام كلثوم (١)

یعنی: من باکی ندارم از آنچه به جماعت مسلمانان رسیده از کشته شدن و اسیر گردیدن و از زحمتها و آزاری که به آنها رسیده، و من در دیر مرّان به بالش تکیه کردهام، و امّ کلثوم در کنار من است.

چون این دو شعر به گوش معاویه رسید، بر او خشمناک شد و او را غضب کرد و گفت: در چنین وقتی و روی دادن چنین حادثه ای، بیباکی خود را ظاهر میکنی؟ البته باید با ایشان همراهی کنی تا رنج و تعب آنها را ببینی و شریک باشی، و گرنه ولایت عهد را از تو می گیرم. یزید ناچار دل به دوری از ام کلثوم بست و به جانب روم رفت واین شعر را به معاویه نوشت و فرستاد:

تسحبتی لا ترال تعد ذنبا لتقطع حبل وصلک من حبال فیوشک ان یریحک من بلائی نزولی فی المهالک و ارتحالی (۲) یعنی: مرا دوست می داری و همیشه گناه مرا می شماری تا قطع کنی طناب وصال خودت را از طنابها. پس نزدیک است که از بلای من راحت کند تو را فرود آمدن من در محلهای هلاکت و کوچ کردن. یعنی: مردن من.

#### و از جمله اشعار او است:

بنابر آنچه شیخ مفید \_اعلی الله مقامه الشریف \_در کتاب مثالب از شاعر معروف دیک الجن در مجلس هارون الرشید، ضمن حکایت طویلی از یزید پلید این اشعار را نقل کرده است:

عليه هاتى ناولينى و اعلنى حديثك انسى لا احبّ التناجيا حديث أبى سفيان لمّا سمى به الى أحد حستّى أقام بواكيا

۱ ـ تاريخ ابن خلدون، ج٣، ص ١٠؛ تاريخ مدينة دمشق، ج٤، ص٢٠٥. ٢ ـ معجم البلدان، ج٢، ص ٥٣٤؛ تاريخ مدينة دمشق، ج٥، ص٢٠۶.



و ادرك شيخ اللعين معاويا و لا تعلمي بعد الممات التلاقيا أحاديث زور تترك القلب ساهيا بمشمولة صفراء تروى عظاميا تسبؤ قسبرا بالمدينة شاويا له غيض من تحته السر باديا و تبقى حرارات النفوس كماهيا(١) فرام به امراً علينا فاته فيانه من يا ام الحكيم فانكحى فيان الذي حدثت عن يوم بعثنا و لا خلف بين الناس ان محمداً و لو لا فضول الناس زرت محمداً و قد ينبت المرعى على دمنة الشبرى و يفنى و لا يبقى على الأرض دمنة

یعنی: ای علیّه! شراب را بیاور و به من بیاشامان و با من آشکار حدیث بگو. من دوست نمی دارم آهسته سخن گفتن را.

مانند حدیث ابی سفیان، چون به او مثل زده می شد یا مثل می زد برای کسی تا وقتی که برپا دارد گریه کنندگان را.

پس می طلبید او را و فرمان می داد بر ضرر ما امری را، معاویه آن شیخ لعین آن را درک می کرد. پس اگر من مُردَم ای امّ حکیم! تو هم با هر که می خواهی نکاح کن و باور مکن که پس از مردن، زنده شدن و ملاقاتی

پس آنچه را که از بعث و قیامت حدیث میکنی، این همه محدیثهای دروغ است. اینها را واگذار قلب را در حالی که اشتباه میکند.

اگر مردمان فضول نبودند، زیارت می کردی محمد راکه در آن ردای زردی که پیچیده شده، استخوان هایش خاک شده.

و خلافی در میان مردمان نیست که محمّد در قبر گذارده شده در مدینه، در حالی که در زیر خاک جاگرفته.

و به تحقیق که میرویاند چراگاه شتران بر بالای خاک خود، بـرای او شاخههائی از زیر خود که از زیر آن چیز پستی بیرون می آید.

و فانی میشود و باقی نمیماند بالای زمین چیز خوب که در منبت

١ ـ تذكرة الخواص، ص ٢٩١؛ با اختلاف بسيار در ابيات.



سوء روئیده شود، و امّا حرارتهای نفسها همچنان که بوده باقی میماند.

#### و از اشعار او است.

این اشعار کفر آمیز دلیل بر کفر او است:

فما عنده وجه المليح محرّم تصيد بعينيها فواء المتيّم بحق المنى و المشعرين و زمزم فما حرّم التقبيل فى الخدّ والفم

قراءت كتاب الله حتى حفظته فكيف حرام لشم بيضاء غرة سئلتك بالبيت العتيق المحرم فان حرم الله الزنا فى كتابه

یعنی: خواندم کتاب خدا را تا اینکه حفظ کردم آن را پس نزد او روی نمکین دیدن حرام نیست.

پس چگونه حرام است بوسیدن پیشانی سفیدی راکه با دو چشم خود صید میکند دل دوست دارنده را.

از تو می پرسم: قسم به خانه کعبه و زمین منی و دو مشعر و چاه زمزم که:

اگر خدا حرام کرده است زنا را در کتاب خود، حرام نکرده است بوسیدن دو گونه رخسار و دهان را.

#### و نيز گفته:

فان حرّمت يوماً على دين احمد فخذها على دين المسيح بن مريم و لا تدخر يوم السرور الى غَدٍ فرب غد ياتى بما ليس يعلم يعنى: پس اگر حرام شده است آشاميدن شراب روزى بنابر دين احمد، آن را به دين مسيح پسر مريم بگير.

و ذخیره نکن روز شادی را تا فردا، چه بسا فـردا بـیاید بـه چـیزی کـه معلوم نیست باشد.

وله ايضاً:

لعبت هاشم بالملك فلا خبر جاء و لا وحي نزل

من بنى احمد ماكان فعل و قتلنا الفارس الليث البطل و عددلناه ببدر فانعدل و بأحد يوم احد فاعتدل شمّ قالوا يا يزيد لا تشل فاتبعت الشيخ فيما قد سئل (١)

لست من خندف ان لم انتقم قد اخذنا من على ثارنا و قتلنا القرن من ساداتهم فسجزيناهم بسبدر مثلها لو رءاوه فساستهلوا فسرحاً و كذالك الشيخ او صانى به

یعنی: بازی کرد آل هاشم ـ یعنی: محمد ـ با ملک. پس نـ خبری از جانب خدا آمده و نه و حیی نازل شده.

من از فرزندان خندق نیستم، اگر از پسران احمد \_ یعنی: رسول خدا \_ انتقام نکشم، از آنچه با پدران ماکرده شده.

ما خون خود را از علی گرفتیم و کشتیم سواری را که شیر شجاعی بود. و کشتیم بزرگترین بزرگان ایشان را و برابر نمودیم او را با کسانی که در جنگ بدر از ماکشتند.

و جزادادیم ایشان را مانند آنچه که در جنگ احد در روز آن جنگ با ما کردند.

که اگر بودند و می دیدند هلهله و خوشحالی می کردند و می گفتند ای یزید، شل نشوی.

و همچنین شیخ ـ یعنی: پدرم ـ به من وصیّت کرد به آن. پس من پیروی کردم خواسته او را.

#### و از کفریات او است:

زمانی که سر مقدّس حسین الله را در مقابل او گذار دند گفت:

يا حسنه يلمع باليدين يَلمَع في طست من اللَّجَين كالمَّع في طست من اللَّجَين كاللَّهُ عند السَّالَم الضرب يا حسين

١-اسرار الشهادة، ج ٢، ص ٣٤٤؛ معالى السبطين، ج ٢، ص ١٤٤.



شفيت غلّى من دَم الحسين يا ليت مَن شاهد في الحنين (١) یعنی: چقدر حُسن او در مقابل می درخشد، و در میان طشت نقره چنان درخشنده است که گویا زینت کرده شده است بهدو پر گل سرخ.

#### به روایت دیگر:

و لو نک الاحمر في الخـدّين أخذت ثاری و قبضیت دیـنی يرون فِعلى اليوم بــالحسين<sup>(٢)</sup>

يا حبدًا بردك في اليدين شفیت نفسی من دم الحسین يا ليت من شاهد فـي الحـنين

یعنی: چقدر طیب و پاکیزه است بوی خوش تو و رنگ سرخی که در دو گونه تو است.

شفا دادم نفس خود را از خون حسين. گرفتم خون بهاي خود را و اداكردم دِين خود را.

ای کاش کسانی که در جنگ حنین کشته شدند، حاضر بو دند امروز و مى ديدند كارى راكه با حسين كردم.

## و نیز از کفریّات او است:

پس از گفتن كفريّات فوق مشغول شرب شراب شد و اين اشعار را خواند:

علينا و هم كانوا أعنق و أصبر

نــفلقهاما مــن رجــال أعــزّة

و أفضل في كـلّ الأمـور و أفـخر

وأكسرم عسندالله مسنا مسحلة

عليهم و من يعدو على الحق يخسر

عدونا و ما العدوان الاضلالة

اذا ضمنا يسوم القيامة محشر

فإن تعدلوا فالعدل ألفاه نافعا

وان كان في العقباء نارا تسعر (٣)

و لكننا فزنا بملك معجّل

یعنی: میشکافیم سرهائی از مردان عزیزی راکه بر ما غالب بودند و ایشان عفّت و صبرشان بیشتر بود. و گرامی تر بودند نزد خدا از ما از

١-نورالعين في مشهد الحسين لله منهي الأمال، ج ١، ص ٤٤٧. ٢- مثير الأحزان، ص٩٥؛ اسرار الشهادة، ج ٣، ص ٣٤٣. ٣- ابن ابي الحديد، شرح نهج البلاغه، ج٣، ص ٢٤٠؛ اسرار الشهادة، ج٣، ص ٣٤٥.



حيث محلً و مقام.

دشمنی کردیم ما و حال آنکه دشمنی کردن جز گمراهی نیست که به ایشان کرده ایم، و کسی که با حق دشمنی کند زیانکار می شود.

پس اگر عدالت کنید، عدل تدفی می کند صاحب خود را و نفع دهنده است، چون به همدیگر برسند در قیامت روز محشر.

و لیکن ما رستگار شدیم که به ملک معجّلی، هر چند در عالم عُقبیٰ آتشی است که به شدّت برافروخته می شود.

و دیدیم در حالی که این اشعار را میخواند، بانگ کلاغی بگوش او رسید، آن را به فال بدگرفت و بر طبعش گران آمد. کفر باطنی خود را بی پرده ظاهر کرد و گفت:

لمًا بدت تلك الرؤس و اشرقت تلك الشموس على ربى جيرون الما بدت تلك الرؤس و اشرقت على ربى جيرون التاح الغراب فقلت صح اولا تصح فلقد قضيت من النبى ديوني

یعنی: چون آن سرهای تابناک ظاهر شد و تابید آن آفتابها، در بلندیهای جیرون، کلاغ صیحه زد. پس گفتم: صیحه بزنی یانزنی، من دینهای خود را از پیغمبر اداء کردم.

و چون بانگ کلاغ او را ناراحت کرد، به فال بدگرفت که باعث زوال مُلک او میشود. باکلاغ به این شعر خطاب کرد:

یا غراب البین ماشئت فقل انّما تندب امراً قد فعل کلّ ملک و نعیم زائل و بنات الدهر یلعبن بکل (۲)

غواب البین: کلاغ سیاهی است که نوحه میکند، مانند: نوحه کردن شخص محزون که در مصیبتها فریاد میکند در میان دوستان و یاران. هرگاه ببیند جمعی گردهمند، به پراکندگی آنها و هرگاه جای معموری را ببیند، خبر به خراب شدن آن میدهد. میشناساند ساکن آن را به خراب شدن آن خانه یا مسکن، و می ترساند خورنده آن

۱ بحار الأنوار، ج ۴۵، ص ۱۹۹.
 ۲ - شرح نهج البلاغه، ج ۳، ص ۲۶۰؛ معالى السبطين، ج ۲، ص ۱۴۹.



چیزی را که میخورد. و به این مرغ تطیر می شود به فال بد زدن و ملقب شدن. ببین از بینونت است که کاشف از جدائی انداختن است.

وامًا معنای شعر: یعنی: ای غراب البین هرچه می خواهی بکن. جز این نیست که ندبه می کنی به صدای بلند برای کاری که شده است:

هر ملک و نعمتی زایل شونده است و دختران روزگار با همه آنها بازی میکنند.

مؤلف حقیر گوید: باید دانست که از ابتداء طلوع فجر اسلام، این شجره خبیثه ملعونه بنی امیّه علیهم لعائن الله به تمام قوی جدیّت خود را به کار بردند که نگذارند آفتاب عالم تاب این دین مقدّس الهی طالع و تابان شود از اول بعثت خاتم پیغمبران می ابوسفیان ملعون با همدستان و همداستانهای خود، پرچم عناد و عداوت و منازعه و مخاصمه با آن حضرت را برافراشتند و با تمام قوی به بادهای گوناگون مخالفت خواستند [تا] نور خدا را خاموش و وجود باهر الجود، چراغ نورانی هدایت را نابود نمایند و نگذارند شجره طیبه توحید و یگانه پرستی مُثهر و بارور گردد، چنانچه در اخبار خاصّه و عامّه و تواریخ و سیر خودی و بیگانه مفصّلاً برور گدده شده، غافل که خدایش بود همراه و نگهدار.

و هم چنین پس از رحلت آن بزرگوار با اهل بیت طیبین و طاهرینش کردند آنچه کردند و حق ایشان را غصب نمودند تا نوبت به معاویه علیه الهاویه و رسید و دامن عداوت را درکمال بی حیائی و عناد و کفر و الحاد گسترش داد و کفر خود را به انواع مکرها و خدعه ها و فریبها و شیطنت ها ظاهر کرد و با ولی بر حق و وصی مطلق به جنگ و جدال پر داخت، تا آنکه به تظاهرات و ریا و سالوس بازی مسلمانان را از آل محمّد برگردانید و به نسبتهای ناروا و سبّ و لعن بر امیرمؤمنان الایمان را به آشد و ادار کرد، و چه بسیار شیعیان خاص آن حضرت و مؤمنین کامل الایمان را به آشد عقوبات و عذابها به قتل رسانید و بذر عداوت و دشمنی علی و اهل بیت او را در زمین دلهای مؤمنین پاشید، و به نام اسلام و دین ضعیف الایمانها را از راه حق به باطل سوق داد. و از هیچ گونه ظلم و جوری در حق آل محمّد و شیعیان ایشان فرو گذار نکرد، تا وقتی که امیرمؤمنان علی الله در محراب عبادت به درجه شهادت

رسید، راه ظلم و فساد و جور بیداد، بیشتر برای او باز شد و به کفر و طغیان و زندقه و الحاد او افزود و بر خلاف کتاب خدا و سنّت پیغمبر علانیة کوشید و کلیّه حدود الهیّه را معطل کرد و سنّت نبویّه را منسوخ نمود و حضرت مجتبی الله را به دسیسه مسموم و شهید نمود، و پس از شهادت آن حضرت مدّت ده سالی که زنده بود، همه جور شیرازه دین مقدّس اسلام را از هم گسیخت و پیش از واصل شدن، فرزند شوم و کافر ظلوم خود را با کمال شیطنت به جای خود بر سریر سلطنت نشانید. پس آن یزید پلید به حکم فرموده خدا در ضمن آیه شریفه شجره ملعونه که مؤل و مفسر به بنی امیّه شده فرموده است: ﴿فَمَا یَزیدُهُمُ إلّا طُغْیَاناً کَبیراً﴾(۱).

كفر و طغيان و زندقه و الحاد او از پدر خبيث ملعونش زيادتر شد، به نحوى كه دين شريف اسلام مشرف به زوال شد و آفتاب ايمان نزديك به محل غروب رسيد. در اين حال به حكم آيه شريفه: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ (٢).

خدای تعالی برای حفظ قرآن، یگانه حافظ عظیم الشأن، زنده کننده دیس خود، حسین بن علی باید را به قیام و نهضت برانگیخت، تا به خون و مال و اهل عیال خود، پرچم نصر را برافرازد و دین مشرف به موت را حیات تازه بخشد و در هوای رضای الهی از خود و مال و اهل و عیال بگذرد و به ریخته شدن خون خود و عزیزان و یارانش، حتی طفل شیرخوارش و به اسیر شدن اهل و عیالش، عَلَم اسلام را در عالم بلند کند و پرچم توحید را به اهتزار درآورد، و شریعت جد بزرگوارش خاتم الأنبیاء میانی را حیاتی تازه بخشد، و فانی فی الله و باقی به بقاء الله گردد، چنانچه منسوب به خود آن حضرت است که گفته:

تركت الخلق طرًا في هواكا و ايتمت العيال لكي ازاكا فلو قطعتني في الحبُ ارباً لما حنّ الفؤاد إلى سواكا

و در شب تاریک این دارفانی، برای راهنمایی و هدایت بندگان، مصباحی فروزان و مهتابی درخشان و زینت آسمان و زمین و رحمت واسعه الهیّه باشد و مصداق أكمل و أتم قدسیّه مباركه:

٢ ـ سوره حجر، آيه ٩.



«عبدى! اطعنى حتى اجعلك مثلى اذا قلت لشيء كن فيكون». (١)

یعنی: بنده من مرا اطاعت کن تا تو را مثل خود قرار دهم، که هرگاه بـرای چـیزی گفتی باش به مجرّد گفتن برایت موجود و هست شود.

در بعضى از زيارات وارده بر آن حضر تست كه:

«بذل مهجته فیک لیستنقذ عبادک من الضلالة و الجهالة و العمی و الشک و الارتیاب إلى باب الهدی». (۲)

یعنی: حسین الله کسی است که بذل کرد خون دل خود را در راه محبّت تو، تا نجات دهد بندگان تو را از گمراهی و نادانی و کوردلی و شک و ریب، و به سوی باب هدایت راهنمائی کند.

#### انگيزه نهضت حسين

حاصل کلام آنکه پس از مرگ معاویه، چون زمام امور به دست یزید پلید افتاد، به مراتب کفر و زندقه والحاد او از پدرِ ملعونش زیادتر بود، خواست کاری کند که نام خدا و دین و قرآن و انبیاء و رُسُل، خاصّه حضرت خاتم النبیین و اوصیاء طیبین طاهرین ـ صلوات الله علیهم اجمعین ـ را از زبان ها بیندازد و همه آثار دینی را از میان بردارد و به خود کامگی مسلمانان را نیست و نابود کند و مردمان را به حالت زمان جاهلیّت برگرداند و از راه حق به باطل کشاند، در مقام برآمد که از مسلمانان بیعت گیرد برای خود و آنها را تحت سیطره و فرمان خود قرار دهد. نامهای نوشت به پسر عشم ولید پسر عتبه که در آن وقت حاکم مدینه طیبه بود و او را مأمور نمود به بیعت گرفتن از اهل مدینه عموماً و از حضرت امام حسین بی خصوصاً برای او، و بیعت گرفتن از اهل مدینه عموماً و از حضرت امام حسین بی خصوصاً برای او، و بی در را بیعت کردن با او سرپیچی کند، ولید سر آن بر را بور را به رو و برای یزید بفرستد.

پس از آنکه ولید نامه آن پلید را به نظر آن حضرت رسانید، آن جناب استرجاع

<sup>1-</sup>عدة الداعى، ص ٣٠٧؛ بحار الأنوار، ج١٠٢، ص ١٤٥. ٢-اقبال الأعمال، ص ٤٧.

نمودو فرمود:

«إِنَّا للله وإنَّا اليه راجعون، و على الإسلام السَّلام، إذ بليت الامَّة براع مثل يزيد». (١)

یعنی: ما برای خدائیم و بازگشت کننده به سوی اوئیم و اسلام را باید و داع کرد زمانی که امّت مبتلا شد به زمامداری مانند یزید.

و منسوب به آن حضرت است که فرمود:

و یا ذلة الاسلام من بعد عز اذاکان والی المسلمین یزید (۲) یعنی: وای برخوار شدن اسلام پس از عزّت و غلبهای که داشته، زمانی که سرپرست مسلمانان یزید باشد.

و نيز رو كرد به وليد، و فرمود:

«أيّها الأمير! إنّا أهل بيت النبوّة، و معدن الرّسالة، و مختلف الملائكة، و بنا فتح الله، و بنا ختم الله، و يزيد رجل فاسق، شارب الخمر، معلن بالفسق، قاتل النَّفس المحرّمة، و مثلى لا يبايع بمثله، و لكن نصبح و تصبحون و ننظر و تنظرون أيّنا أحقّ بالخلافة و البيعة». (٣)

یعنی: ای امیر! مائیم اهل بیت پیغمبر و معدن رسالت و محل آمد و رفت ملائکه، و به ما افتتاح فرموده است خدا و به ما ختم فرموده، و یزید مردی است فاسق و کافر، که آشکار کننده است فسق راکشنده است نفسی راکه حرام شده است کشتن آن، و مانند منی بیعت نمی کند با مانند او، و لیکن ما شب را صبح می کنیم و شما هم شب را صبح کنید و ما فکر می کنیم و شما هم فکر می کنید که کدام یک از ما سزاوار تریم به خلیفه پیغمبر بودن و بیعت کردن با او.

و نيز به مروان حكم ملعون هم فرمودكه:

۱-اللهوف في قتلى الطفوف، ص ۴۲؛ بحارالأنوار، ج ۴۴، ص ۲۲۶. ۲-معالى السبطين، ج ۲، ص ۲۴۷. ۳-اللهوف في قتلى الطفوف، ص ۴۰؛ بحارالأنوار، ج ۴۴، ص ۳۲۶.



«لقد سمعت من جدّى رسول الله عَلَيْهُ يقول: الخلافة محرّمة علىٰ آل أبي سفيان». (١)

یعنی: هر آینه شنیدم از جدّم رسول خدا ﷺ که میفرمود: خلیفه پیغمبر بودن حرام شده است بر آل ابی سفیان.

بدانکه از ظاهر این فرمایش نبوی ترایش جنین استنباط می شود که خلافت به جعل و اختیار مردمان نیست و خلیفه را خدا باید معیّن کند، اعم از اینکه آن خلافت به عنوان رسالت باشد یا امامت، چنانچه خدای تعالی در کلام مجید خود در سوره انعام آیه ۱۲۴ فرموده:

﴿ اللهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسْالَتَهُ ﴾

يعني: خدا داناتر است كه كجا قرار دهد رسالت خود را.

و در سوره قصص آیه ۶۸:

﴿ وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ مَا كَانَ لَهُمُ الْخِيَرَةُ ﴾

یعنی: و پروردگار تو می آفریند آنچه راکه میخواهد و اختیار میکند نمی باشد برای مردمان اختیاری.

و در سوره احزاب آیه ۳۶:

﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْراً أَن يَكُونَ لَهُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْراً أَن يَكُونَ لَهُمُ الْخِيَرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾

یعنی: و نمی باشد برای مرد مؤمنی و نه برای زن مؤمنه ای که چون خدا و رسول او حکم کنند امری را که بوده باشد برای ایشان اختیاری از امرشان.

پس تعیین خلیفه در روی زمین با خدا، یا به امر خداست، چنانچه فر موده است: ﴿إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِیفَةً ﴾ (٢).

يعنى: البتّه البتّه من خليفه قرار دهندهام در روى زمين.

۱-اللهوف في قتلى الطفوف، ص ۴۲؛ بحارالأنوار، ج ۴۴، ص ٣١٢. ٢-سوره بقره، آيه ٣٠.



و نيز در حقّ ابراهيم خليل الله ﷺ فرموده:

﴿إِنِّى جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَّاماً قَالَ وَمِن ذُرِّيَّتِى قَالَ لَا يَـنَّالُ عَـهْدِى الظُّالِمِينَ﴾(١).

یعنی: من قرار دهنده ام برای مردمان، تو را به امامت. ابراهیم عرض کرد: و از ذریه من هم این سمت امامت برای ایشان هست؟ فرمود: به عهد من که امامت است نمی رسند ستمکاران.

و فرموده:

# ﴿ يَا دَاوُدُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ ﴾ (٢).

يعنى: اى داود ما تو را خليفه قرار داديم در روى زمين.

پس بدانکه مقصود از کلام امام ﷺ و فرموده پیغمبر ﷺ، منحصر در حرام بودن خلافت در آل ابی سفیان تنها نیست، بلکه بر همه بنی امیّه و بنی عبّاس و فرعونهای این امّت در هر عصری حرام بوده و هست و همه آنها مستحق لعنت بوده و می باشند مقصود امام ﷺ این بوده: هر کسی لایق نیست خلیفه خدا و پیغمبر باشد یا تعیین خلیفه کند مگر به جعل و نص خدای تعالی و نصب پیغمبر به امر و اذن او، و آن به اختیار مردمان نیست که تعیین و نصب کنند، بلکه آن حق شابت اهل بیت عصمت و طهار تست که از جانب خدا منصوبند و آیه تطهیر در شأن ایشان نازل شده، و خلافت دیگران بر خلاف حق و واقع است، و لذا به امر خدا و رسول او به لعنت ابدی گرفتار خواهند بود، به علّت غصب کردنشان حقوق آل محمد ﷺ را.

«اللّهم العن اول ظالم ظلمَ حق محمد و آل محمد، واخر تابع له على ذلك، اللّهم العن العصابة الّتي جاهدت الحسين الله و بايعت و تابعت على قتله، اللّهم العنهم جميعاً». (٣)

١-سوره بقره، آيه ١٢٤. ٣-مصباح المتهجد، ص ٥٣٩؛ بحارالأنوار، ج ٢٤، ص ٣٢۶.



## حکایت نامهٔ معتضد عباسی و امر او به لعن بر معاویه و بنیامیّه

ابن ابی الحدید معتزلی در شرح نهج البلاغه صفحه (۸۰۶) چاپ سنگی که در سال (۱۲۷۱) قمری در طهران در کارخانه آقا میر باقر طهرانی چنین نقل کرده و گفته:

«و من الكتب المستحسته الكتاب الذى كتبه المعتضد بالله ابوالعباس أحمد بن الموفّق أبى طلحة ابن المتوكل على الله فى سنة أربع و ثمانين و مأتين وزيره حينئذ عبيدالله بن سليمان و أنا أذكره مختصراً من تاريخ أبى جعفر محمد بن جرير الطبرى.

قال أبوجعفر: في هذه السنة عزم للمعتضد على لعن معاوية بن أبى سفيان على المنابر، و أمر بإنشاء كتاب يقرء على الناس، فخوفه عبيدالله بن سليمان اضطراب العامّة، و إنّه لا يأمن أن تكون فتنة، فلم يلتفت اليه فكان اول شيء بدء به المعتضد من ذلك التقدّم الى العامّة بلزوم أعمالهم، و ترك الاجتماع و العصبيته، و منع القصّاص عن القعود على الطرقات و أنشاء هذا الكتاب و عملت به نسخ قرئت بالجانبين من مدينة السّلام في الأرباع و المحال و الاسواق في يوم الأربعاء لست بقين منها، و منع القصّاص من القعود في الجانبين، و منع أهل الحلق من القعود في المسجد الجامع ينهى الناس عن الاجتماع و غيره، و منع القصّاص و أهل الحلق من القعود، و نودي إنّ الذمة قد برئت غيره، و منع القاس في مناظرة أو جدال، و تقدّم الى الشّراب الذين يسقون الماء في الجامعين ان لا يترحّمون على معاوية، و لا يذكروه، و يسقون الماء في الترمّ عليه.

و يحدّث الناس أنّ الكتاب الذى قد أمر المعتضد بإنشائه بلعن معاوية يقرء بعد صلوة الجمعة على المنبر، فلمّا صلى الناس بادروا الى المقصورة ليسمعوا قرأته الكتاب، فلم يقرءا و قيل: إن عبيدالله بن سليمان صرفه عن قرائته، و إنّه أحضر يوسف بن يعقوب القاضى، و أمره بأن يُعمل الحيلة في ابطال ما عزم المعتضد عليه، فمضىٰ يوسف و كلّم المعتضد في ذلك، و

قال له: إنّى أخاف أن تضطرب العامّة، و يكون منها عند سماعها هذا الكتاب حركة، فقال: إن تحرّكت العامّة أو نطقت فوضعت السّيف فيها. فقال: يا أميرالمؤمنين فما تصنع بالطالبيين الذين يخرجون في كل ناحية، و يميل اليهم خلق كثير، لقرابتهم من رسول الله عَيَّيُنُهُ، و ما في هذا الكتاب من اطرائهم أو كما قال و اذا سمع الناس هذا كانوا اليهم اميل، و كانواهم أبسط ألسنة، و أثبت حجةً منهم اليوم، فأمسك المعتضد فلم يردّ اليه جوابا، و لم يأمر بعد ذلك في الكتاب بشيء».

توجمهٔ حکایت: ابن ابی الحدید در شرح نهج البلاغه گفته است: از مکتوبهای مستحسنه نوشته ایست که معتضدبالله عبّاسی در سال دویست و هشتاد و چهار هجری قمری نوشته و در آن زمان عبیدالله بن سلیمان وزیر او بوده و من مختصری از آن را از تاریخ ابی جعفر محمّد بن جریر طبری ذکر میکنم.

ابوجعفر گفت: در آن سال معتضد عزم کرد بر لعن کردن به معاویة بن ابی سفیان در بالای منبرها و فرمان داد که چنین نوشتهای نوشته شود و بر مردمان بخوانند عبیدالله بن سلیمان خواست معتضد را از جنبش و به صدا درآمدن مردمان و ظهور فتنه و فساد بترساند. تذکّر او در معتضد اثر نکرد و گفت که: در اول امر به مردمان بگویند که: هر کسی در دنبال کسب و کار خود باشد و داستان سرائی و قصه گویی را موقوف کنند، و از روی نوشته نسخههای متعدّد بنویسند و در میان مردمان پخش کنند و [از] ازدحام و جمعیّت و عصبیّت خودداری کنند و آن نوشتهها را در چهار طرف شهر و محلّهها و بازارهای بغداد انتشار دهند، و در روز چهارشنبه بیست و چهارم یکی از ماههای آن سال بخوانند و مردمان به کارهای دیگر نیردازند و از دو طرف شهر همه آنها [به] گوش باشند و گوشهای خود را برای شنیدن این نوشته باز کنند، و در مسجد جامع هم منادی ندا کند که هیچ کس ایسمن

نیست که در این مسجد و سایر مسجدها درآید و انجمن نماید و با هم جدال کنند، و هر که بر خلاف آن کند ذمّه از وی بریء خواهد بود، و هم سقّاهائی که در دو مسجد آب می دهند قدِغَن نمود که بر معاویه رحمت نفرستند و نام او را به زبان نیاورند، مانند پیش از اینکه او را به خوبی یاد می کردند و بر او طلب رحمت می نمودند. و به مردمان فرمان دادند که آن مکتوب را بخوانند، پس از آنکه از نماز جمعه فارغ شدند. و آن رابالای منبر بخوانند.

و چون نماز تمام شد، اهل مسجد در مقصوره ازدحام کردند تا مضمون آن مکتوب را بشنوند. هر قدر نشستند خوانده نشد. بعضی گفته اند که: عبیدالله بن سلیمان کوشش زیادی کرد تا معتضد را از اراده ای که داشت منصرف کند که آن نوشته خوانده نشود و یوسف بن یعقوب قاضی را حاضر کرد، و او را نزد معتضد فرستاد تا به تدبیری او را از این اراده برگرداند.

یوسف به نزد معتضد رفت و با او بسی گفتگو نمود و گفت: من می ترسم که عامه مردمان از شنیدن آن نوشته مضطرب شوند و شورشی برپاکنند.

معتضد گفت: با شمشیر آنها را آرام می کنم.

یوسف گفت: یا امیرالمؤمنین آن وقت با طالبیین چه خواهی کرد که در هر ناحیهای خروج خواهند کرد و مردمان به گرد ایشان جمع خواهند شد و خویشاوندی إیشان را با رسول خدا ملاحظه مینمایند. و این نامه که مشتمل است بر عیبهای دشمنانشان و منقبتهای خودشان میبینند و برای ایشان حجّت می شود. بالاخره معتضد از آن دست برداشت.



#### مكتوب معتضد

ابن ابي الحديد گويد:

«وكان من جملة الكتاب بعد أن قدّم حمدالله و الثناء عليه و الصّلوة على رسوله».

امًا بعد: فقد انتهى إلى اميرالمؤمنين ما عليه جماعة العامة من شبهة قد دخلتهم فى أديانهم، و فساد قد لحقهم فى معتقدهم، و عصبيّة قد غلبت عليها أهوائهم، و نطقت بها ألسنتهم، على غير معرفة و لا رويّه، قد قلّدوا فيها قادة الضّلالة بلا بيّنة و لا بصيرة، و خالفوا السنن المتبعة، الى الاهواء المبتدعة، قال الله تعالى: ﴿وَمَنْ أَظَلُّ مِمَّنِ اتّبَعَ هَوٰاهُ بِغَيْرِ هُدَى مِنَ اللهِ المبتدعة، قال الله تعالى: ﴿وَمَنْ أَظَلُّ مِمَّنِ اتّبَعَ هَوٰاهُ بِغَيْرِ هُدَى مِنَ اللهِ إِنَّ الله لا يَهْدِى الْقَوْمَ الظُّالِمِينَ ﴾ (١)، خروجا من الجماعة، و مسارعة إلى الفتنة، و ايثاراً للفرقة، و تشتيتاً للكلمة، و إظهارا لموالاة من قطع الله عنه الموالاة، و تبرمنه العصمة، و أخرجه من الملّة، و أوجب عليه اللعنة، و الموالاة، و أوجب عليه اللعنة، و الشجرة الملعونة، و مخالفة لمن استنقذهم الله من الهلكة، و أسبغ علهيم به النعمة من أهل البركة و الرحمة، ﴿وَ اللهُ يَخْتَصُّ بِرَحْمَتِهِ مَن يَشَاءُ وَ اللهُ ذُو الْفُضُل الْعَظِيمِ ﴾ (٢).

فأعظم اميرالمؤمنين ما انتهى اليه من ذلك، و رأى ترك إنكاره حرجاً عليه فى الدّين، و فساداً لمن قلده الله أمره من المسلمين، و اهمالاً لما أوجبه الله عليه من تقويم المخالفين، و تبصير الجاهلين، و إقامة الحجة على الشاكّين و بسط اليد على المعاندين! و أميرالمؤمنين يخبركم معاشر المسلمين ان الله جلّ ثناءه لمّا انبعث محمّداً على بدينه، و أمره أن يصدع بأمره، بدأ بأهله و عشيرته فدعاهم الى ربّه، و أنذرهم و بشرهم، و نصح لهم و أرشدهم، فكان من استجاب له، و صدّق قوله، و اتبع أمره نفريسير من بنى أبيه، من بين مؤمن بما أتى به من ربّه، و ناصر لكلمته و إن لم يتبع

۲\_سوره بقره، آیه ۱۰۵.



دينه إعزاز او إشفاقا عليه، فمؤمنهم مجاهد ببصيرته، وكافرهم مجاهد بنصرته رحميته، يدفعون من نابده و يقهرون من عازه و عانده، و يتوثّقون له ممن كانفه و عاضده، و يبايعون له من سمح له بنصرته، و يتجسسون أخبار أعدائه، و يكيدون له بظهر الغيب كما يكيدون له برأى العين، حتى بلغ المدى، و حان وقت الاهتداء، فدخلوا في دين الله و طاعته و تصديق رسوله و الايمان به بأثبت بصيرة، و أحسن هدى و رغبة، فجعلهم الله اهل بيت الرحمة، و أهل بيت الذي أذهب عنهم الرَّجس و طهرهم تطهيراً، معدن الحكمة، و ورثة النبوّة، و موضع الخلافة، أوجب الله لهم الفضيلة، و الزم العباد لهم الطاعة، وكان ممن عانده وكدّيه و حاربه من عشيرته العدد الكثير و السواد الأعظم يتلقّونه بالضرر و التشريب، و يقصدونه بالأذى و التخويف و ينابذونه بالعداوة، و ينصبون له المحاربة و يصدون عن قصده، و ينالون بالتعذيب من اتبعه، وكان أشدّهم في ذلك عداوة، و أعظمهم له مخالفة، و أوَّلهم في كلّ حرب و مناصبه و رأسهم في كـلّ اجلاب و فتنة، لا يرفع على الإسلام راية إلّا كان صاحبها و قائدها و رئيسها أبا سفيان بن حرب صاحب احد و الخندق و غيرهما، و أشياعه من بنى اميّة الملعونين في كتاب الله، ثم الملعونين على لسان رسول الله عَيْنِالله في مواطن عديدة، لسابق علم الله فيهم، و ماضي حكمة في أمرهم، و كفرهم و نفاقهم فلم يزل لعنه الله يحارب مجاهداً، و يدافع مكائداً و يجلب منابذاً، حتّى قهره السيف، و علا أمر الله و هم كارهون، فتعوّذبا الإسلام غير منطو عليه، و أسر الكفر غير مقلع عنه، فقبله و قبل ولده على علم منه بحاله و حالهم، ثم أنزل الله تعالى كتاباً فيما أنزله على رسوله يذكر فيه شأنهم، و هو قوله تعالى: ﴿وَالشَّجَرَةَ الْمَلْعُونَةَ فِي الْقُرْآنِ ﴿ أَا لَهُ وَ لا خلاف بين أحد من انه تبارك و تعالى أراد بها بني أميّة.

و ممّا ورد من ذلك في السنة، و رواه ثقات الأمّة قول رسول الله عَيَالِلَّهُ

١ ـ سوره اسراء، آيه ۶٠.

فيه و قد رُاهُ مقبلا على حمار و معاويه يقوده و يزيد يسوقه: لعن الله الراكب و القائد و السائق.

ومنه ما روته الرّواة عنه من قوله يوم بيعة عثمان: تلقّفوها يا بنى عبد شمس تلقُّف الكرة، فو الله ما من جنّة و لا نار، و هذا كفر صراح يلحقه اللعنة من الله كما لحقت الذين كفروا من بنى اسرائيل على لسان داود و عيسى بن مريم ذلك بما عصوا وكانوا يعتدون.

ومنه ما يروى من وقوفه على ثنية أحد من بعد ذهاب بصره و قوله لقائده: هٰهنا رمينا محمّداً و قتلنا أصحابه.

ومنها الكلمة التى قالها للعباس قبل الفتح و قد عرضت عليه الجنود: لقد أصبح ملك ابن أخيك عظيماً، فقال له العباس: و يحك، انه ليس بملك، انها النبوة.

ومنه قوله يوم الفتح و قد رأى بلا لا على ظهر الكعبه يؤذن و يقول: أشهد أن محمداً رسول الله عَلَيْ القد أسعد الله عتبة بن ربيعه إذلم يشهد هذا المشهد.

ومنها الرُّءْيا التي رَ اها رسول الله تَتَكِلُلُهُ فوجم لها. قالوا: فما رءاى بعدها ضاحكا، رءاى نفراً من بنى اميّه ينزون على منبره نزوة القردة.

ومنها اطراد رسول الله عَلَيْ الحكم بن أبى العاص لمحاكانة إيّاه فسى مشيته، و ألحقه الله بدعوة رسول الله عَلَيْ آفةً باقيةً حين التفت اليه فرء آه يتخلّج يحكيه، فقال: كن كما انت فبقى على ذلك ساير عمره هذا الى ما كان من مروان ابنه في افتتاحه اول فتنة كانت في الإسلام، و احتقابه كلّ دم حرام سفك فيها أو أريق بعدها.

ومنها ما أنزل الله تعالى على نبيته على لبيته الله القدر، خير من ألف شهر! قالوا: ملك بنى امية.

ومنها أنّ رسول الله عَلَيْ دعا معاوية ليكتب بين يديه، فدافع بأمره و اعتلّ بطعامه، فقال الله : لا أشبع الله بطنه فبقى لا يشبع و يقول: و الله ما



أترك الطعام مشبعاً و لكن اعياءاً.

ومنها أنَّ رسول الله عَبَيْنَ قال: يطلع من هذا الفجَّ رجل من امتى يحشر على غير ملتى، فطلع معاوية.

ومنها أنَّ رسول الله عَلَيْ قال: إذا رأيتم معاوية على منبرى فاقتلوه. ومنها الحديث المشهور المرفوع أنّه قال عَلَيْ : إنَّ معاوية في تابوت من نار، في أسفل درك من جهنم، ينادى: يا حنّان يا منّان. فيقال له: ﴿ ءَ ٱلْنُنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ ﴾ (١).

ومنها انتزائه بالمحاربة لأفضل المسلين في الإسلام مكانا، و أقدمهم إليه سبقاً، وأحسنهم فيه أثراً و ذكراً على بن ابيطالب ﷺ يـنازعه حـقّه بباطله، و يجاهد أنصاره بضلاله و أعوانه، و يجاول ما لم يزل هو و أبوه يحاولانه، من إطفاءِ نور الله، وجحود دينه، ﴿وَيَأْبَى اللهُ إِلَّا أَنْ يُتِمَّ نُــورَهُ وَلَوْ كَرَهَ الْكَافِرُونَ﴾ (٢) و يستهوى أهل الجهالة، و يموّه لأهل الغباو، و بمكره و بغيه الذين قدم رسول الله عَبِين الخبر عنهما، فقال لعمار بن ياسر: تقتلك الفئة الباغية، تدعوهم إلى الجنّة و يـدعونك إلى النــار، مــؤثرا للعاجلة، كافراً بالآجلة خارجاً من ربقة الإسلام، مستحلاً للدِّم الحرام؛ حتّى سفك في فتنته، و على سبيل غوايته و ضلالته مالا يحصى عدده مين أخيار المسلمين، الذَّابين عن دين الله، و الناصرين لحقَّه، مجاهداً في عداوة الله، مجتهدا في أن يعصى الله فلايطاع، و يبطل أحكامه فلاتقام، و يخالف دينه، فلا يدان و أن تعلو كلمة الضلال و ترتفع دعوة الباطل، و كلمة الله هي العلياء، و دينه المنصور، و حكمه النافذ، وأمره الغالب وكيد من عاداه و حاده المغلوب الداحض؛ حتى احتمل أوزار تلك الحروب و ما اتبعها؛ و تطوّق تلك الدّماء و ما سفك بعدها، و سنّ سنن الفساد التي عليه إثمها وإثم من عمل بها، و أباح المحارم لمن أرتكبها، و منع الحقوق أهلها، و غرَّته الامال، و استدرجه الإمهال وكان ممَّن أوجب الله عليه به

ايسوره يونس، آيه ٩١.



اللَّعنه قتله من قتل صبراً من خيار الصحابة والتابعين، و أهل الفـضل و الدّين، مثل عمرو بن الحمق الخزاعي و حجر بن عدى الكندى، فيمن قتل من أمثالهم، على أن يكون له العزّة و الملك و الغلبة، ثم ادّعاؤه زياد بن سمية أخا، و نسبته إيَّاه الى أبيه، و الله تعالى يقول: ﴿أَدْعُوهُمْ لِأَبَّاءِهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِندَاللهِ ﴾ (١) و رسوله عَلَيْلله يقول: ملعون من ادّعي الى غير أبيه، و انتمى الى غير مواليه. و قال: الولد للفراش و للعاهر الحجر، فخالف حكم الله تعالى و رسوله جهاراً، و جعل الولد لغير الفراش والحجر لغير العاهر، فأحلُّ بهذه الدعوة من محارم الله و رسوله في امّ حبيبة امّالمؤمنين و في غيرها من النساء من شعور و وجوه و قد حرّمها الله، و أثبت بها من قربي قد أبعدها الله، مالم يدخل الدّين خلل مثله، و لم ينل الإسلام تبديل يشبهه. و من ذلك ايثاره لخلافة الله على عباده ابنه يزيد، السَّكير الخمير صاحب الدّيكة و القهوة و القردة، و أخذ البيعة له على خيار المسلمين بالقهر و السطوة و التوعد و الإخافة، و التهديد و الرّهبة، و هو يعلم سفهه، و يطلع على رهقه و خبثه، و يعاين سكراته و فعلاته، و فجوره وكفره. فلمّا تمكّن قاتله الله فيما تمكّن منه، طلب بثارات المشركين و طواتاهم عند المسلمين، فأوقع بأهل المدينة في وقعة الحرّة الوقعة الّتي لم تكن في الإسلام أشنع منها و لا أفحش، فشفى عند نفسه غليله، و ظنَّ أنَّه قد انتقم من أولياء الله، و بلغ الثار لاعداء الله، فقال مجاهداً بكفره، و مظهرا لشركه: ليت أشياخي ببدر شهدوا جزع الخزرج من وقع الأسل قول من لا يرجع إلى الله و لا إلى دينه و لا إلى رسوله و لا إلى كتابه، و لا يؤمن بالله و بما جاء من عنده، ثم أغلظ ما انتهك، و أعظم ما اخترم، سفكه دم الحسين بنعلى الله على مع موقعه من رسول الله عَلَيْلُمْ و مكانه و منزلته من الدّين و الفضل و الشهادة له و لأخيه بسيادة شباب أهل الجنّه؛ اجتراءاً على الله، و كفراً بدينه، و عداوة لرسوله، و مجاهرة لعبرته، و

١ سوره احزاب، آيه ٥.



استهانةً لحرمته، كأنّما تقتل منه و من أهل بيته قوماً من كفرة الترك و الدّيلم، و لايخاف من الله نقمة، و لا يراقب منه سطوةً، فتبر الله عمره، و أخبث أصله و فرعه، و سلبه ما تحت يده، و أعدّله من عذابه و عقوبته، ما استحقّه من الله بمعصيته هذا الى ماكان من بنى مروان تبديل كتاب الله، و تعطيل أحكام الله، و اتّخاذ مال الله بينهم دولاً، و هدم بيت الله، و استحلالهم حرامه، و نصبهم المناجيق عليه، و رميهم بالنيران إياه، لا يألون له إحرقا و إخراباً، و لما حرّم الله منه استباحة و انتهاكا، و لمن لجاء اليه قتلا و تنكيلا، و لمن أمّنه الله به إخافةً و تشريدا، حتّى إذا حقّت عليهم كلمة العذاب، و استحقوا من الله الانتقام، و ملئوا الأرض بالجور و العدوان، و عمّوا بلاد الله بالظلم و الاقتسار، و حلّت عليهم السخطة، و نزلت بهم من الله السّطوة، أتاح الله لهم من عترة نبيّه و أهل وراثته، و من استخلصه منهم لخلافته، مثل ما أتاح من أسلافهم المؤمنين، و ابائهم المجاهدين، لأوائلهم الكافرين، فسفك الله به دماءهم مر تدين، كما سفك المجاهدين، لأوائلهم الكافرين، فسفك الله به دماءهم مر تدين، كما سفك العالمين». (١)

ترجمهٔ مکتوب معتضد عباسی: حاصل مضمون کتاب این است که، به امیر مؤمنان ـ یعنی: معتضد بالله خلیفه عباسی ـ شبهههایی رسیده در دین های جماعت عامه و فسادی که در ایشان راه یافته به نحوی که عصبیت و هواهای فاسده در عقاید ایشان چنان غالب شده که بدون معرفت و فکر و بینه و بصیرت سخنانی می گویند، و از رهبران ضلالت و گمراهی پیروی نموده و از سنتهائی که باید متابعت کنند روی گردان شده و به هواهای نفسانیه و بدعتهای ناروا روی آوردهاند، و حال آنکه خدای تعالی فرموده: کیست ستمکار تر از کسی که از راهنمائی خدای تعالی روی بگرداند و پیروی از هوای نفس

١- ابن ابي الحديد، شرح نهج البلاغه، ج ١٥، ص ١٧١؛ بحار الأنوار، ج٣٣، ص٢٠٣.



کند؟ بهدرستی که خدا هدایت نمی کند ستمکاران را و این بیباکیها و نادانی ها و بیرون رفتن از جمع و جماعت و به فساد و فتنه شتاب کردن و جدائی و تفرقه انداختن و سخن سازی و اظهار دوستی کردن است باکسانی که خدای تعالی دوست داشتن ایشان را قطع فرموده و آنها را از دایره عصمت و مرکز ملّت خارج کرده، و لعنت بر آنها را واجب قسرار داده و آنها کسانی هستند که خدا آنها را کوچک و واجب قسرار داده و آنها کسانی هستند که خدا آنها را کوچک و کردهاشان را خوار و بی ارزش و پست و ناپایدار فرموده و بزرگ شمردن ایشان بی جا و بی مورد است و ایشان بنی امیته اند که شجره ملعونه اند، که مخالفت کردند با آن کسی که خدا به سبب شرافت و جود او، این مردمان را از وادی هلاکت نجات و رستگار فرماید و به انواع نعمت و برکت برخوردار ساخته و آنها را اهل برکت و رحمت قرار دهد و خدا هر کسی را که میخواهد به رحمت خود اختصاص می دهد و او است صاحب فضل بزرگ.

و چون این حالات ناستوده و خصلتهای ناپسندیده به امیر مؤمنان ـ یعنی: معتضد ـ رسید و این اطوار و افعال ناشایسته و ناپسند که بر خلاف دین و آئین خدای صاحب جلال بر او مکشوف شد و بر حضر تش گران آمد و آنها را بزرگ شمرد و دانست که اگر انکار این کار ناهموار را نکند و انکار خود را استوار ننماید، حرجی بر وی در دین و آئین خواهد شد، و برای آن کس که خدا او را کافل مسلمانان قرار داده در کار هاشان، موجب فساد می شود در آنچه که بر وی واجب نموده و تقویم مخالفین و آگاهی جاهلین و اقامه حجّت بر شاکین و بسط یَد بر معاندین را روا داشته و به وظیفه خود عمل نکرده و آن را مهمل گذارده. و امیر مؤمنان شما مسلمانان را خبر می دهد که، چون خدای سبحان پیغمبر خود را برانگیخت و او را فرمان داد تا امر خود را سخت و استوار گرداند، رسول خدا تیکان در اول امر به دعوت اهل و

عشیره خود ابتداء کرد و آنها را به خدای یگانه دعوت کرد و به بیم و امید و وعده و وعید زبان باز کرد و به نصیحت و ارشاد آنها سخن گفت. و از جمله آنهائی که دعوت او را اجابت کرد و گفته او را تصدیق نمود و تابع امر او شد، معدود کمی بودند از خویشان و نزدیکان خودش. و آنها دو فرقه بودند: یک فرقه به آنچه از جانب پروردگارش آورده بود ایمان آوردند و در دینش ناصر و یاور او بودند، و فرقه دیگر اگر چه متابعت دین آن حضرت را نکردند، لکن محض اغرار و اشفاق بر آن حضرت از یاریش بر کنار نشدند.

پس آنکه ایمان آورد از روی بصیرت، مجاهده کرد و آنکه به کفر باقی ماند، از راه حمیّت و شفقت به یاریش کوشش کرد و دشمنان و معاندان آن حضرت را مورد قهر خود قرار داده و از دشمنان او دفاع می نمود و یار و یاور او و یارانش می شد و کار بیعت با آن حضرت را استوار می کرد و به کین و کید با دشمنان آن حضرت می پرداخت تا زمان اهتداء و ظهور اسلام رسید. پس به دین خدا و تصدیق و طاعت او و رسول او گرویدند. از روی بصیرت و حُسن طریقت و کمال میل و رغبت و مسلمان می شدند، و خدای تعالی آن نفوس جلیله را اهل بیت رحمت و اهل بیتی که از هرگونه رجس و پلیدی پاک و پاکیزه فرمود و معدن حکمت و وارثهای نبوّت و موضع خلافت قرار داد و فضیلت و بر تری را برای ایشان فرض و واجب گردانید و طاعت ایشان را بر تمام جهانیان واجب گردانید.

و از عشیره آن حضرت جمع کثیری به عداوت و دشمنی و عناد و تکذیب و محاربه با آن حضرت پرداختند و از ضرر و زیان و آزار و سبک کردن و ترسانیدن آن جناب تا می توانستند فروگذار نکردند و هماره می خواستند آن حضرت را از قصد و نیّتی که داشت باز دارند و چراغ هدایت را خاموش کنند و دین خدا را ناچیز و نابود کنند و هر

یک از پیروان آن حضرت راکه می یافتند به شکنجه و اذیّت و آزار رنجه می نمودند و هر چه می توانستند از خاموش کردن نور خدا مضایقه نمی نمودند.

و در میان آن مردمان کافر و محارب، آن کسی که بیشتر از همه آنها عداوت داشت و مخالفتش از همه زیادتر و پرچمهای فتنه و فساد می افراشت و سرهنگ و پیش جنگ و ریاست بر همه آنها داشت، ابوسفیان بن حرب بود، که در واقعه احد و خندق و غیر آنها آشوبهائی بپاکرد که تا قیامت بر پا می باشد و پیروان او از بنی امیه بودند که در کتاب خدا و زبان رسول خدا میش در مواطن عدیده لعن کرده شده و خدا، دانای به کارهای ایشان بود و به آنچه حکمت و مصلحت در کار و کفر ایشان تقاضا داشت و به علم خدا گذشته بود، آنها را مهلت داد. و ابوسفیان که لعنت خدا بر او باد، پیوسته با کوشش تمام محاربه می کرد و با مکر و فریب، مانع و مخالف و مدافع بر علیه آن حضرت بود تا وقتی که شمشیر خون آشام اسلام و دین خیرالأنام نیرومند شد، و امر خدا بالا گرفت و آن ملعون مقهور شد و ناچار اقرار به مسلمانی خود کرد، لکن کفرو نفاق را در دل خود استوار داشت، و رسول خدا تیش آنها را می دانست.

پس از آن خدا در جملهای از کتاب خود که پیغمبر نازل فرمود، شأن آنها را در این آیه روشن فرمود و به شجره ملعونه ایشان را معرفی نمود در کتاب خود. و هیچ کس را خلاف و تردیدی نیست در اینکه مراد خدای تعالی از شجره ملعونه بنی امیّه می باشند.

از جمله مطاعن ایشان که در اخبار رسیده و موثقین از رُوات روایت کرده اند آن است که: رسول خدا میکشیده، و یزید (برادر معاویه) آن الاغی بوده و معاویه افسار الاغ را میکشیده، و یزید (برادر معاویه) آن



را می رانده فرمود: «لعن الله الراکب و القائد و السائق» یعنی: لعنت کند خدا این سوار و کشنده مهار و راننده را. و به زبان مبارک، آنها را ملعون خواند.

واز جمله آنها ایس است که روایت کردهاند که: در روز بیعت با عثمان، گفت: ای پسران عبد شمس! این خلافت و سلطنت را به بازی گیرید و همچنان که گوی را در میدان می ربائید خلافت را بربائید و غنیمت بدانید. به خدا سوگند که نه بهشت جاویدانی هست و نه جهنمی و نیرانی.

این سخن از ابی سفیان کفر صریح است که بر زبانش جاری شده و سزاوار لعن خدا گردیده، چنانکه کفّار بنی اسرائیل به زبان داود پیغمبر و عیسی بین لعن کرده شدند.

واز جمله آنها این است که بعد از آنکه ابی سفیان، چشم ظاهر او مانند باطنش کور شده بود، وقتی که در بلندی کوه احد بر درّهای توقف کرده بود، با قائد خود از روی فخر و مباهات گفت: در اینجا محمد را تیر باران کردیم و یارانش راکشتیم.

واز جمله آنها این سخنی است که در روز فتح مکه معظمه، هنگامی که دید لشکر اسلام را عبور می دادند، با عبّاس گفت: همانا ملک و پادشاهی پسر برادرت بزرگ شد، عباس گفت: این را ملک و سلطنت نگوئید بلکه نبوّت و پیغمبریست.

واز جمله آنها این کلام است که در روز فتح مکه وقتی دید بالال در پشت کعبه اذان می گوید، و گفت: «أشهد أن محمداً رسول الله». ابو سفیان گفت: خدا عتبه پسر ربیعه را خوشبخت کرد که نبود تا این شهادت را بشنود.

واز جمله آنها خوابی است که رسول خدا سَرِ الله دید و از آن اندوهگین و محزون شد، در خواب دیده بود که چند تن از بنی امیته بر منبر آن



حضرت جستن ميكنند.

واز جمله آنها راندن و اخراج کردن رسول خدا تران است حکم بن ابی العاص را وقتی که آن ملعون از دنبال آن حضرت می رفت و مانند آن بزرگوار قدم برمی داشت و خود را متمایل می کرد. ناگاه رسول خدا ملتفت شد که تقلید آن جناب را درآورده و خود را به همان حال دید. به او فرمود: در این حال که هستی باش. آن ملعون تا زنده بود به همان حال ناخوش باقی ماند، و پسرش مروان ملعون، فتنه های بزرگی در اسلام بپاکرد و باعث خونریزی های بسیار شد.

واز جمله آنها اینکه خدای تعالی در سوره قدر بر پیغمبر اکرم نازل فرمود، که شب قدر بهتر است از هزار ماه، که در تفسیر آن وارد شده که: مراد هزار ماهی است که مدّت سلطنت بنی امیّه بوده.

واز جمله آنها این است که رسول خدا تیکی معاویه را در حضور خود خواند تا در نزد او کتابت کند و معاویه فرمان نبرد و به خوردن طعام عذر آورد. فرمود: خدا شکمش را سیر نگرداند. معاویه پس از آن هرگز شکم خود را سیر ندید. از سر طعام برمیخواست گفت از خوردن سیر نمی شوم، بلکه خسته می شوم و ناچار دهان می بندم و برمی خیزم.

واز جمله آنها رسول خدا ﷺ فرمود: از این درّه و راه میان کوه، مردی می آید از امّت من که محشور می شود بر غیر ملّت من، پس معاویه پدیدار شد.

واز جمله آنها اینست که رسول خدا ﷺ فرمود: هر وقت معاویه را بر منبر من ببینید او را بکشید.

واز جمله آنها: آن حدیث مشهور و مرفوع است که آن حضرت فرمود: معاویه در تابوتی از آتش در پائین تر در، که از جهنم ندا می کند: یا حنّان یا منّان. در جواب او گویند: اکنون ندا می کنی و حال آنکه از



پیش عصیان کردی و از جمله مفسدین و تبه کاران بودی.

واز جمله آنها جنگ کردن معاویه است با آن کس که در اسلام بر همه مسلمانان از حیث مقام و منزلت افضل و بر همه آنها در اسلام سابقه دار تر و از تمام آنها در اثر و پسندیده و ستوده شده و نام سعاد تمند نیکو تر بود، و او علی بن ابی طالب است که معاویه از روی خویشاوندی باطل با او نزاع کرد، و از راه ضلالت و گمراهی با یاران آن حضرت عناد ورزید. و او و پدرش ابوسفیان در تمام روزگارشان برای خاموش کردن نور خدا و انکار دین او تا می توانستند کوشش کردند، لکن خدای تعالی نور خود را به اکمال و اتمام رسانید، اگر چه مشرکها مکروه خاطرشان بود، و بر ایشان ناگوار بود.

و این مرد گمراه، مردمان نادان را فریب می داد و کسانی را که اهل عبادت بودند با مکر و حیله با خود یار و یاور می گردانید و با اهل ایمان دشمنی می کرد، چنانکه رسول خدا تراش از آن خبر داد و به عمّار یاسر فرمود که: تو را اشخاص گمراه و سرکش خواهند کشت. تو آنها را به بهشت می خواهی دعوت کنی، و ایشان تو را به دوزخ می خوانند. و اینها همه برای آن است که آنها دنیا و مال دنیا اختیار کردهاند، و آخرت را منکر و کافر خواهند شد و از ربقه اسلام سر پیچی خواهند کردو خونی را که خدا ریختن آن را حرام کرده، حلال خواهند نمود، چندان که در فتنه گری او در راه ضلالت و گمراهی خون بسیاری از مسلمانان را خواهند ریخت، به اندازهای که از حد و میکنند خون بسیاری از مسلمانان را خواهند ریخت، به اندازهای که از حد و و یاری کننده اند حق خدا را، در حالتی که معاویه کوشش کننده است در دشمنی با خدا و جد و جهد می کند در باطل کردن احکام دین الهی.

پس معاویه کسی است که بر خلاف دین خدا کار کرد، و پرچم

ضلالت و گمراهی را بر افراشت و میخواست کلمه باطل بلند باشد و مردم را به باطل دعوت می کرد، لکن برخلاف خواسته او کلمه خدا بلند شد و او جز و زر و و بال بهره ای نبرد، و آن خون ها و خون هائی که پس از او ریخته شد و هر بدعتی که در سنت پیغمبر و شریعت آن حضرت گذارد و پس از وی باقی ماند و گناه هر کسی به آن عملکرد، بر گرده او گذارده شد و هرکس مر تکب حرامی شد و آن را مباح شمرد و حقوقی را از اهلش باز داشت بر وی بار گردید. و آن ملعون به آرزوهای این جهان فانی فریفته شد، و اگر چند روزی از روی مغروری مهلت یافت، برای زیاد شدن گناهانش بود. و او جماعتی از خیار صحابه و تابعین و اهل فضل و دین را، مانند: عمرو بن الحمق خزاعی و حجر بن عدی کندی را برای استحکام امر دولت و ملک و غلبه خو دکشت و به سبب آن، لعنت خدا بر او واجب شد.

واز جمله آنها آنکه زیاد بن سمیّه را برادر خود خوانده و با پدر خود نسبت داد، با اینکه خدای تعالی فرموده که: فرزندان را به نام پدرانشان بخوانید که در نزد خدا عدالت آن سزاوار تر است، و رسول خدا تا این ناموده: فرزند به فراش نسبت داده می شود و زناکار بهره آن سنگ است. امّا معاویه حکم خدا و رسول را مخالفت کرد و آشکارا فرزند را برای غیر فراش و حجر را برای غیر زناکار مقرّر داشت و به علّت این دعوت، محارم خدا و رسول او را درباره امّ حبیبه خواهرش که زوجه رسول خدا و امّالمؤمنین بود، و در غیر، او از دیگر زنهای خانواده خود حلال شمرد و روی و موی آن را بر دیدار نامحرم روا دانست، با آنکه خدا حرام [نمود] و به این سبب نزدیک آورد آنچه را که خدای تعالی دور داشته. و در دین اسلام خلل و تبدیل وارد کرده، به نحوی که مانند آن روی نداده. یعنی: پس از آنکه زیاد را پسر پدر خود خواند و برادر پدری خود گرفت، ناچار از زنان خاندان و

خواهران او که به او محرم بودند و روی و موی از او نمی پوشیدند و چنانچه با محارم خود شایسته است دوری نمی کردند، از زیاد نیز خود را نمی پوشیدند و خواهرش ام حبیبه ام المؤمنین از او خود را نمی پوشاند معاویه چنین خلل بزرگی را در اسلام افکند و بر خلاف حکم خدا و رسول او رفتار نمود، و حرام خدا را حلال و حلال خدا را حرام نمود.

واز جمله آنها آنکه معاویه پسرش یزید شراب خوارِ هواپرستِ کبوتر باز و بوزینه باز فاسق فاجر را که فاعل اقسام فسق و فجور، بود به قهر و غضب و تخویف و تهدید و رهبت و رعب، مردمان را به بیعت او ناچار و وادار کرد، با اینکه از مراتب نادانی و خباثت و جنایت و مستی و اقسام فسق و فجور و کفر او آگاه بود. چون آن خبیث به سریر سلطنت نشست و امر شاهی بر او استوار شد، در طلب خون مشرکین کمر بر بست، و در واقعه حرّه چنان آشوبی بر پاکرد که شنیع تر از آن در اسلام دیده نشده و قبیح تر از آن شنیده نشده و به ریختن خون جنین مردمان و این چنین خرابی ها در چنان شهر بر آتش درون آب بیفشاند، و گمان او این بود که از دوستان خود انتقام خود را بکشید و خون دشمنان خدا را باز طلبید و شرک خود را آشکار کرد و گفت: کاش اشیاخ من که در بدر کشته شدند بودند و چنین روز را می دیدند، جزع قبیله خزرج را از واقعه طو لانی.

و این سخن کسی است که هرگز اعتقاد به خدا و دین او ندارد و به رسول خدا و کتاب خدا و ایزد تعالی و آنچه از جانب خدا رسیده، ایمان نیاورده است و به این جمله که گفته قناعت نکرده است.

### جنايت عظيم وكفريزيد

از جمله جنايات يزيدكه دليل قاطع كفر و الحاد او است، ريختن خون حسين بن



علی به است، با اینکه مقام و منزلت آن حضرت در نزد رسول خدا تیا و عظمت مرتبه آن بزرگوار در دین و شهادت دادن رسول خدا در حق آن حضرت و برادرش که دو سیّد جوانان اهل بهشت هستند بر او پوشیده نبود. و این گناه عظیم از او سر نزده مگر اینکه از راه جُرئت و جسارت نسبت به خدای تعالی و کافر بودن به دین خدا و دشمنی با رسول خدا و مجاهده با عترت پیغمبر و خار و ذلیل و اسیر کردن زنان و کودکان آن حضرت، مانند گروهی از کفار تُرک و دیلم و نترسیدن از خدا و عذاب او و سطوت خدا را در نظر نگرفتن.

پس خدا هلاک و نابود کرد عمر او را و خبیث قرار داد ریشه و شاخههای او را، و از او گرفت آنچه را که در زیر دست او بود و مهیّا کرد برای او، عذاب و عقوبت خود را، به نحوی که استحقاق آن را داشت به سبب گناهان او تا زمانی که کار به دست بنی مروان افتاد؛ از تبدیل کردن کتاب خدا و تعطیل احکام الهیّه و گرفتن مال خدا و تقسیم نمودن آن را در میان خودشان، و دولت خود قرار دادنشان و خراب کردن خانه خدا و حرام خدا را حلال کردن و نصب کردن منجنیقها برای خراب کردن خانه خدا و آتش زدن آن و کوتاهی نکردن از سوزانیدن و خراب کردن و مباح دانستن آنچه را که خدا حرام کرده و همتک حرمت کردن و کشتن کسی که به او پناهنده می شد و گوش و بینی و اعضاء آنها را بریدن و ترسانیدن کسی که خدا او را امان داده و جدائی انداختن و طرد و تبعید کردن او، تا وقتی که عذاب خدا بر آنها و راجب و از خدا استحقاق انتقام کشیدن یافتند.

وقتی که زمین رالبریز از ظلم و جور نمودند و مملوً از عداوت و دشمنی کردند و عمومیّت دادند ظلم و ستم را در شهرهای خدا، و اختیار را از آنها گرفتند، در آن هنگام حلال شد بر آنها خشم و غضب خدا، و خدا سطوت خود را بر آنها مقدّر کند. خدا برای ایشان از عترت پیغمبر خود و اهل وراثت او و آنهائی که خالص گردانیده است ایشان را برای خلافت خود، مانند آنچه را که مقدّر فرموده از برای گذشتگان ایشان از مؤمنین و پدران مجاهدین ایشان برای کفّار آنها. پس بریزد خدا به سبب ظلمها که برایشان وارد آمده و خونهائی که از ایشان ریخته شده، خونهای مرتدین



را همچنان که خونهای پدران مشرک آنها را ریخت، و قطع کند خدا دنباله آن کسانی را که ظلم کرده و میکنند. و ستایش و ثناء جمیل مخصوص خدائیست که پروردگار جهانیان است.

ای گروه مردمان: به درستی که غیر از این نیست که خدای تعالی فر مان داده است که اطاعت کرده شود و مثل زده است که مثل زده شود و حکم کرده است تا عمل کرده شود. فرمود خدای سبحانه و تعالی که: خدا لعنت فرموده است کافران را و وعده داده است که ایشان را به جهنم برد. و فرموده است: آن گروه را لعنت می کند خدا، و لعنت می کنند ایشان را لعنت کنندگان.

پس ای گروه مردمان! لعنت کنید کسانی را که خدا آنها را لعنت کرده و پیغمبر او هم لعنت کرده و جدا شوید از کسانی که قرآن نمیخوانند. تقرّب به خدا نخواهید یافت مگر به جدا شدن از ایشان. خدایا، ابوسفیان پسرحرب پسرامیه و معاویه و یزید پسر معاویه و مروان پسر حکم و پسر او و اولاد پسر او را. خدایا، لعنت کن رهبران و پیشروان کفر و قائدین گمراهی و دشمنان دین و محاربین با پیغمبر و معطل کنندگان احکام و تبدیل کنندگان قرآن و هتک کنندگان خون حرام را. خدایا ما بیزاریم به سوی تو از دوستی کردن با دشمنانت و از اغماض اهل معصیت تو، چنانکه فرمودهای: نمی یابی گروهی را که گرویده اند به خدا و روز قیامت که دوستی کنند با کسانی [که] دشمنی با خدا و رسول او می کنند.

ای گروه مردمان! حق را بشناسید. اهل حق را هم بشناسید و تأمّل کنید در راههای گمراهی تا رهبران را بشناسید. پس واقف شوید نزد آنچه که خدا شما را واقف کرده بر آن و انفاذ کنید امر خدا را چنانکه شما را امر فرموده. و امیرمؤمنان از خدا میخواهد که شما را حفظ کند و توفیق شما را از او مسئلت مینماید، و میل دارد که شما را هدایت کند. و کفایت میکند خدا او را، و بر او است توکّل من و هیچ توانائی نیست مگر به عنایت خدا.



# پایان مکتوب معتضد عبّاسی و خلاصهای از ترجمه آن

پس از بیان آنچه از پیش شرح داده شد، از خباثت و ملعنت و کفر و الحاد و زندقه و عناد ابی سفیان و پسرش معاویه و فرزند پلید او یزید و تابعین آنها از بنی امیه و مروان حکم و آل مروان، به تمام قوی کوشیدند که نامی از خدا و دین و انبیاء و رسل، خصوصاً حضرت سید المرسلین و آل طیبین و طاهرین او مسلوات الله علیهم اجمعین و اسمی از اسلام و ایمان و کتاب و سنت باقی نماند و مسلمانان را به قهقری؛ به روش جاهلیت برگردانند و نور خدا را خاموش کنند. غافل از اینکه خدای تعالی تمام نور خود را ظاهر و کتاب و دین خود را حفظ خواهد نمود و یاری کنندگان دین خود را یاری خواهد فرمود، چنانچه فرموده است: ﴿إِنْ تَنْصُرُوا اللهٔ کنندگان دین خود را یاری خواهد فرمود، چنانچه فرموده است: ﴿إِنْ تَنْصُرُوا اللهٔ کنندگان دین خود را یاری خواهد فرمود، چنانچه فرموده است: ﴿إِنْ تَنْصُرُوا اللهٔ کنندگان دین خود را یاری خواهد فرمود، چنانچه فرموده است: ﴿إِنْ تَنْصُرُوا اللهٔ کنندگان دین خود را یاری خواهد فرمود، چنانچه فرموده است: ﴿إِنْ تَنْصُرُوا اللهٔ کنندگان دین خود را یاری خواهد فرمود، چنانچه فرموده است: ﴿إِنْ تَنْصُرُوا اللهٔ کنندگان دین خود را یاری خواهد فرمود، چنانچه فرموده است: ﴿إِنْ تَنْصُرُوا اللهٔ کنندگان دین خود را یاری خواهد فرمود، چنانچه فرموده است: ﴿ إِنْ تَنْصُرُوا اللهٔ کنندگان دین خود را یاری خواهد فرمود، چنانچه فرموده است: ﴿ اِنْ تَنْصُرُ کُم ﴾ (۱)

و در میان این شجره ملعونه بنی امیته لعنهم الله مه جون نوبت به یزید پلید رسید، به تمام معنی این نقشه شوم را خواست عملی کند، [لذا] کفر و الحاد خود را به طور اکمل ظاهر کرد و چنین پنداشت که به خوبی می تواند نقشه خود را به کار برد، و در نظر ظاهر بینان از همسلک و هم مشر بهای او این مقصد شوم انجام شده به حساب می آمد إلا اینکه یگانه مانعی که در مقابل خود می دید و او را سد راه خود می دانست، حضرت ابی عبدالله حسین بن علی بین بود.

خلاصهٔ کلام: این پدر و پسر، بنابر آنچه در اخبار و سیر و تواریخ و آثار رسیده، چنان جدیّت کردند، تا این مذهب باطل و عقیده فاسد را در میان مردم رواج دادند و باطل را به صورت حق جلوه گر نمودند، تا در دلهای ایشان راسخ و محکم شد که دین خدا و رضای او و سعادت نشأتین را در ایس طریقه و عقیده ناروا و فاسد می دانستند که در لباس زهد و تقوی و دینداری بودند و در همه کارها و حرکات و سکناتشان مواظب و مراقب بودند و از ریختن خون پشهای اجتناب می کردند و از قتل مگسی سؤال می نمودند و هیچ غفلت و تکاهلی از خود نشان نمی دادند، از کشتن و ریختن خون شیعیان آل محمّد، ولو هزارها باشند، به هیچ وجه باک و

١ ـ سوره محمد، آيه ٧.



پروائی نداشتند و ابداً زشت و عیب و نقص و گناه نمی دانستند با اینکه خود را پیرو شرع می دانستند، سؤالی نمی کردند، بلکه به کشتن آنها به خدا تقرّب می جستند.

دو سال پیش از مردن و به دَرَک رفتن معاویه، حضرت امام ابی عبدالله الحسین الحلیه و عبدالله بن عباس و عبدالله بن جعفر با جمیع مردان و زنان بنی هاشم و موالی و خدم و حَشَم و دوستان و شیعیان که در مدینه بودند و کسانی که در سایر ولایات دیگر مخفی بودند، و ایشان را می شناختند، همه آنها را احضار فرمود. چون به مکّه رسیدند و در منی جمع شدند و جمعیّت آنها از هزار نفر بیشتر بود و اکثر از ایشان از تابعان و اولاد صحابه بودند در خیمه آن حضرت جمع شدند، و آن حضرت از جا بلند شد و خطبهای در کمال فصاحت و بلاغت انشاء فرمود و پس از حمد و ثنای الهی و صلوات بر رسول خدا میده این شرمود:

میدانید که این شخص طاغی ملعون، نسبت به ما و شیعیان ما چه کرد و همه شماها دیدید و شنیدید و دانستید، و حال می ترسم این دین جد من که به شمشیر پدرم برپا شد از دست به در رود و کوشش رسول خدا بی و پدرم علی مرتضی ضایع شود می خواهم شما را یادآوری کنم، آنچه را از جدم شنیده ام به جهت شما بیان کنم. اگر دروغ گفتم، مرا تکذیب کنید و اگر راست گفتم، تصدیق کنید، امّا پنهان کنید و به شهرهای خود متفرّق شوید و در قبیله ها و ولایت ها، اگر به او اطمینان دارید و از او ایمن هستید و در محل و ثوق و اعتماد شما است، دعوت کنید و در این امر مسامحه و سهل انگاری نکنید که من اثری بد در آن می بینم و نزدیک است که بالمرّه اسمی از دین و مسلمانان نخواهد ماند. (۱)

و پس از این وصیّت و نصیحتی که فرمود شروع به سخن گفتن کرد و فرمود:
«أنشدکم الله! هل تعلمون أنّ على بن ابىطالب کان أخا رسول الله حین
اخابین أصحابه فاخابینه و بین نفسه و قال: أنت أخی و أنا أخوک فی الدّنیا
و الاخرة؟ قالوا: أللّهم نعم.

قال: أنشدكم بالله! هل تعلمون ان رسول الله اشترى موضع مسجده و

١-الاحتجاج، ج٢، ص٢٩٤؛ بحارالأنوار، ج٣٣، ص١٨٩.

منازله فابتناه، ثم ابتنى فيه عشرة منازل تسعة له و جعل عاشرها فى وسطها لأبى، ثمّ سدّ كلّ باب شارع إلى المسجد غير بابه، فتكلّم فى ذلك من تكلم، فقال: ما أنا سددت و فتحت، و لكنّ الله أمرنى بسدّ أبوابكم و فتح بابه، ثمّ نهى الناس أن ينام فى المسجد غيره، و كان يجنب فى المسجد، و منزله فى منزل رسول الله، فولّد لرسول الله فيه أولاد؟ قالوا: اللهم نعم.

قال: أفتعلمون أنّ عمر بن الخطاب حرص على كوة قدر عينيه من منزله إلى المسجد، فأبى عليه، ثمّ خطب قال: إنّ الله أمرنى أن ابنى مسجداً طاهراً لا يسكنه غيرى و غير أخى و ابنيه؟ قالوا: اللّهم نعم.

قال: أنشدكم الله! أنّ رسول الله نصبه يوم غدير خم، فنادى له بالولاية و قال: فليبلغ الشاهد الغائب؟ قالوا: اللّهم نعم.

قال: أشدكم الله! أتعلمون أنّ رسول الله قال له فى غزوة تبوك: أنت منّى بمنزلة هارون من موسى و أنت مولى كلّ مؤمن و مؤمنة؟ قالوا: اللّهم نعم.

قال: أنشدكم الله! أتعلمون أنّ رسول الله حين دعا النّصارئ من أهل نجران إلى المباهلة لم يأت إلّا به و صاحبته و بنيه؟ قالوا: اللّهم نعم.

قال: أنشدكم الله! أنّه دفع إليه اللواء يوم خبير، ثم قال: لادفعها إلى رجل يحبّه الله و رسوله و يحبّ الله و رسوله كرّار غير فرّار يفتحها الله على يديه؟ قالوا: اللّهم نعم.

قال: أتعلمون أنّ رسول الله لم ينزل به شديدة قطّ إلّا قدّمه لها ثقة به و لم يدعه باسمه قطّ إلّا يقول: يا أخى و ادعوا إلى أخى؟ قالوا: اللّهم نعم. قال: أتعلمون أن رسول الله قضى بينه و بين جعفر و زيد، فقال: يا على أنت منى و أنا منك و أنت ولى كلّ مؤمن من بعدى؟ قالوا: اللّهم نعم. قال: أتعلمون أنّ رسول الله فضله على جعفر و حمزه حين قال لفاطمه: زوجك خير أهل بيتى أقدمهم سلماً، و أعظمهم حلماً، و أكبرهم علماً؟



# قالوا: اللَّهم نعم.

قال: أتعلمون أنه كان له من رسول الله كلّ يوم خلوة وكلّ ليلة دخله إذا سئله أعطاه و إذا سكت ابتدأه؟ قالوا: اللّهم نعم.

قال: أتعلمون أنّ رسول الله قال: أنا سيّد ولد آدم و أخى علىّ سيّد العرب و فاطمة سيّدة نساء أهل الجنّة، و الحسن و الحسين إبناى سيّدا شباب أهل الجنّه؟ قالوا: اللّهم نعم:

قال: أتعلمون ان رسول الله أمره بغسله و أخبره أن جبرئيل يعينه؟ قالوا: اللهم نعم.

قال: أتعلمون أنّ رسول الله قال فى خطبته خطبها: إنّى قد تركت فيكم الثقلين كتاب الله و أهل بيتى، فتمسّكوا بهما لن تـضلّوا؟ قـالوا : اللّـهم نعم». (١)

پس حضرت یادآوری فرمود ایشان را و گفت: قسم می دهم شما را به خدا! آیا می دانید که علی بن ابی طالب برادر رسول خدا بود. زمانی که عقد برادری در میان اصحاب خود بست، میان او و میان خود عقد برادری بست و فرمود: تو برادر منی و من برادر تو أم در دنیا و آخرت؟ گفتند: خدا را شاهد می گیریم آری.

فرمود: شما را به خدا قسم می دهم! آیا می دانید که رسول خدا زمین مسجد و منزلهای خود را خرید و آن را بناکرد و خانههای خود را بنا نمود و آنها ده خانه بود، نه از آن خانهها را برای خود قرار داد و خانه دهم را که در میان آنها بود، برای پدرم اختصاص داد و راههای هر دری که در آن باز می شد مسدود کرد غیر از درب خانه پدرم را و بعضی در باب سد کردن درهایشان سخن گفتند پس فرمود: من به اراده خود درها را بسته، و باز نکردم، و لیکن خدا به من امر فرمود که همه درها را مسدود کنم، و در خانه او بیعنی: علی درا باز گذارم.

١- كتاب سليم بن قيس هلالي، ص ٧٩٠؛ بحار الأنوار، ج ٣٣، ص ١٨٢.

گفتند: آری به خدا سوگند. پس نهی فرمود مردمان را از اینکه در مسجد بخوابند غیر از علی که او در مسجد و منزل خود جنب می شد و همچنین در منزل رسول خدا و اولاد رسول خدا در همان جا به وجود آورد؟ گفتند: آری به خدا سوگند.

فرمود: آیا می دانید که عمر پسر خطاب حریص شد که روزنهای در مسجد باز کند از خانه خود به قدر دو چشم خود و پیغمبر ابا کرد بر او و نپذیرفت. پس به او خطاب کرد و گفت: خدا امر فرمود مراکه مسجدی بناکنم که پاک و طاهر باشد که در آن ساکن نشود کسی غیر از خودم و غیر از برادرم و دو پسر او؟ گفتند: آری به خدا سوگند.

فرمود: شما را به خدا سوگند! آیا می دانید که رسول خدا نصب کرد او \_یعنی: علی \_را در روز عید غدیر خم. پس ندا کرد برای او به ولایت و فرمود: باید حاضر به غائب برساند؟ گفتند: آری خدا را شاهد می گیریم.

فرمود: شما را به خدا سوگند! آیا شما می دانید که رسول خدا در جنگ تبوک به او فرمود: تو از طرف من به منزله هارون هستی از طرف موسی و تو ولی هر مؤمن و مؤمنه ای می باشی؟ گفتند: آری خدا شاهد است.

فرمود: شما را به خدا سوگند می دهم! آیا می دانید که رسول خدا زمانی که دعوت کرد، نصارای نجران را به مباهله، نیاورد کسی را با خود مگر او و فاطمه و دو پسر او را؟ گفتند: آری خدا شاهد است.

فرمود: شما را به خدا قسم می دهم! که او ـ یعنی: رسول خدا ـ پرچم را به علی داد و فرمود: آن را دادم به مردی که خدا و رسول او را دوست می دارند و او هم خدا و رسول خدا را دوست می دارد و او مکرر حمله کننده است و از دشمن فرار کننده نیست و خدا به دست او فتح می کند؟ گفتند: آری خدا شاهد است.



فرمود: قسم می دهم شما را به خدا! آیا می دانید هیچ سختی ای بر او فرود نمی آمد هرگز، مگر اینکه - او یعنی: علی - را مقدّم می داشت بسرای آن از جهت و شوقی که به او داشت، و هرگز او را به اسم نمی خواند مگر اینکه می گفت: ای برادر! و دعوت کنید برادرم را به سوی من؟ گفتند: آری خدا را شاهد می گیریم.

فرمود: رسول خدا حکم فرمود میان او و میان جعفر و زید. پس فرمود: یا علی! تو از منی و من از توأم و تو ولیّ هر مؤمنی بعد از من؟ گفتند: آری خدا شاهد است.

فرمود: آیا میدانید که رسول خدا ترایش فضیلت میداد او را بر جعفر و حمزه، زمانی که به فاطمه فرمود: شوهر تو بهترین اهل بیت من است. مقدم تر بر همه بود از حیث اسلام و بزرگتر است از حیث حلم و اکبر ایدان است از حیث علم؟ همه گفتند: آری خدا شاهد است.

فرمود: آیا می دانید که رسول خدا هر روز با او خلوت می کرد و هر شب بر او وارد می شد. اگر خواهش می کرد به او عطا می نمود و هر وقت ساکت بود او ابتداء می فرمود به سخن گفتن؟ گفتند: آری خدا شاهد است.

فرمود: آیا میدانید که رسول خدا فرمود: من سید فرزندان آدمم و برادرم علی سید عرب است و فاطمه سیده زنان اهل بهشت است و حسن و حسین دو پسر من، دو سید جوانان اهل بهشتند؟ گفتند: آری خدا شاهد است.

فرمود: آیا میدانید که رسول خدا او را فرمان داد به غسل دادن آن حضرت و به او خبر داد که جبرئیل او را کمک میدهد؟ گفتند: آری خدا شاهد است.

فرمود: آیا می دانید که رسول خدا در آخر خطبه خود، خطبهای



خواند که من باقی میگذارم در میان شما دو چیز نفیس گرانبها را، که آن کتاب خدا و عترت من است که اهل بیت منند. پس این دو را دست آویز خود قرار دهید تا هرگز گمراه نشوید؟ گفتند: آری خدا شاهد است.

# علّت اصلی قیام و نهضت حسینی ﷺ

اجماً در این معنا شده، تمام آیاتی که در فضیلت امیرمؤمنان و اهل بیت او پیکا نازل شده، قرائت فرمود و حاضرین هم تصدیق مینمودند، آنگاه فرمود:

آیا همه شما شنیده اید که رسول خدا فرمود:

«من زعم أنه يحبّنى و يبغض عليّاً فقد كذب ليس يحبّنى و يـبغض عليّاً».

یعنی: کسی که گمان کند که مرا دوست می دارد و کینه علی را دارد، محققاً دروغ می گوید. مرا دوست نمی دارد کسی که کینه علی را دارد.

مردی گفت: یا رسول الله این چگونه باشد که کسی شما را دوست داشته باشد و با علی دشمنی و خصومت کند؟ فرمود:

«لأنّه منّى و أنا منه، من أحبّه فقد أحبّنى، و من أبغضه فقد أبغضنى، و من أبغضنى فقد أبغضالله».

فرمود: على من است و منم على، چگونه مى شود كسى يك تىن را هم دوست باشد و هم دشمن. لذا به اين جهت است كه، آنكه على را دشمن دارد مرا دشمن داشته و آنكه مرا دشمن دارد خدا را دشمن داشته.

حاضران همه صداها را بلند كردند و گفتند: يابن رسول الله! ما همكي اين سخنان را از رسول خدا شنيديم. آنگاه از مني متفرّق شدند و همه به شنيدن قانع



شدند و اثری بر آن متر تب نشد و حرکت و جنبشی از ایشان روی نداد. (۱)

پس نظر به اساسی که معاویه بنیانگذاری و تأسیس کرده بود و دین و شریعت
پیغمبر ﷺ را منقلب و بنیان باطل خود را در مقابل حق، محکم و استوار داشته بود
و به انواع مکرها و حیلهها و تدبیرها و نکراها و شیطنتها و فریبها و خدعههای
باطل، باطل را به صورت حق و حق را به صورت باطل جلوه داده بود، به طوری که
خراب کردن آن اساس و زایل کردن آن خدعهها و مکرها و حیلهها و ملعنتها و
تزویرها در دلهای مردمان رسوخ کرده و اعتقاد استوار و محکمی به آنها حاصل
نموده بودند که هیچ علاجی برای آن میشر نبود مگر به قبول شهادت و تحمّل
مصیبتهای بزرگ و ابتلاءات فجیعهای که کوهها از شنیدن آن از هم پاشیده.

پس اگر حضرت امام حسین ﷺ هم مانند برادر بزرگوارش حضرت مجتبی ﷺ در ظاهر احترام و رضایت آنها را رعایت می فرمود، هر چند با او بر حسب ظاهر تظاهر می کردند، آن حضرت را نیز به زهر یا به حیله دیگری می کشتند؛ به نحوی که مردمان باور نکنند که این ظلم و سایر مفاسد دیگر از ایشان به آن حضرت وارد شده، پس در حقیقت عمده اسباب طعن و لعن و بروز کفر و نفاق ایشان که اهل سنّت و جماعت از جواب آنها عاجزند و به هیچ وجه قابل توجیه نیست، واقعه کربلا و شهادت حضرت ابی عبدالله الحسین ﷺ و اسیری آل الله است، که کفر و زندقه و الحاد یزید پلید و پدرانش و تابعین و یاران آنها از بنی امیّه و بنی مروان را به خوبی ظاهر و آشکار و مسجّل و اثبات می کند، چنانچه این واقعه فیجیعه شهادت تن حضرت و اسارت اهل بیت او و شهر به شهر گردانیدن، به وضع و کیفیّتی که در کند تواریخ و سیر و مقاتل خاصّه و عامّه نوشته شده است و به نحوی بوده که هیچ کافری بر هم دین و کیش خود روا نداشته و ندارد و از زمان آدم خلیفة الله تا قیام کنوی بر هم دین و کیش خود روا نداشته و ندارد و از زمان آدم خلیفة الله تا قیام قیامت رخ نداده و نخواهد داد، و از آن حضرت روی نداده مگر برای احیاء دین ناهی و اعلای کلمه توحید و ابقاء نام و شریعت خاتم الأنبیاء ﷺ و برای هدایت نمودن و نجات دادن بندگان خدا از کفر و شرک و جهالت و طغیان و ضلات. لهذا

١-كتاب سليم بن قيس هلالي، ص٧٩٣؛ بحارالأنوار، ج٣٣، ص١٨٢.



وجود باهرالجود حسین علیه برای یاری کردن دین خدا و حفظ شریعت مقد سه خاتم الأنبیاء ﷺ خالصاً لوجه الله در مقام فناء فی الله و تحصیل بقاء به بقاء الله برآمد و خالی از هر هوا و هوسی، از فرط محبّت با خدا، قطع علاقه از تمام ما سوی الله فرمود و در راه دوستی با خدا به تمام معنی از خون و مال و فرزندان و یاران و اهل و عیال خود صرف نظر فرمود و مشمول «من کان لله کان الله له» گردید، چنانچه منسوب به آن حضرت است که در مقام مناجات در پیشگاه الهی عرض کرده:

ترکت الخلق طراً فی هواکا و ایتمت العیال لکی اراک ایعنی: واگذارد همه مخلوقات را در هوای محبّت تو و یتیم کردم همه عیالات خود را.

فلو قطعتنى فى الحب إزباً لما حنّ الفؤاد إلى سواكا يعنى: پس اگر مرا در راه محبّت قطعه قطعه كنى، هر آينه ناله نمى زند دل به سوى غير تو.

نكته قابل توجه: عالم جليل زاهد ورع آخوند ملاحبيب الله كاشاني - اعلى الله مقامه - در كتاب منتخب قواميس الدر از كتاب مرآة المحققين نقل كرده آنچه راكه عين عبارتش اين است:

بدان ای طالب راه، که چندین هزار هزار ذرّات، یک ذرّه بیش نبات شود و از چندین چندین هزار هزار نباتات از اشجار و اثمار، اندکی جزؤ حیوان شود، و از چندین هزار حیوان یکی جزؤ انسان، یک قطره منی هزار حیوان یکی جزؤ انسان شود و از چندین هزار هزار جزؤ انسان، یک قطره منی شود و از چندین هزار هزار قطره منی، یکی نطفه شود و از چندین هزار هزار نطفه، یکی متولّد شود و از چندین هزار هزار متولّد، یکی بقا یابد و از چندین هزار هزار بقا یافته، یکی اسلام یابد و از چندین هزار هزار اسلام یافته، یکی ایمان آوردد و از چندین هزار هزار مؤمن، یکی طالب شود و از چندین هزار طالب، یکی سالک شود و از چندین هزار سالک، یکی واصل شود و مقصود از این جمله موجودات آن یک شخص باشد و باقی همه طفیل وجود او باشند. (۱)

١-منتخب قواميس الدرر، ص ٣.



چون این نکته را دانستی بدانکه وجود مقد سحضرت سیدالشهداء علی مانند جد بزرگوار و پدر عالی مقدار و مادر عصمت مدار و برادر ذوالاقتدار خود، همه آن نور واحدی هستند که همه مخلوقات و موجودات علویه و سفلیه همه همه از اشعه آن نور تابناک آفریده شده اند و به طفیل آن، خلعت وجود پوشانیده، چنانچه علاوه از اخبار و احادیث بسیار، خود آن بزرگوار هنگامی که ولید بن عتبه از جانب یزید پلید، نامه ملعونه او را برای اخذ بیعت به حضرتش عرضه داشت و آن حضرت ابا کرد و شد، آنچه شد، به ولید فرمود: ای ولید!

«إِنَّا أهل بيت النبوَّة و موضع الرسالة و مختلف الملائكة، بنا فتح الله و بنايختم. و يزيد رجل فاسق فاجر، شارب الخمر، معلن بالفسق، مثلى لا يبايع بمثله ابداً»(١). (تا آخر آنچه فرمود).

یعنی: ما اهل بیت پیغمبر و جایگاه رسالت و محل آمد و شد فرشتگانیم. به ما افتتاح خلقت فرمود خدا و به ما پایان می دهد. و یزید مردیست فاسق و فاجر شراب خوار، که آشکارا فسق می کند. مانند منی هرگز بمانند او بیعت نخواهم کرد.

١- اللهوف في قتلى الطفوف، ص ٤٠؛ بحار الأنوار، ج٢٤، ص٢٢٤.



# باب هشتم

# در عظمت مصائب حسین ﷺ و خواندن شعر در مصیبتهای آن حضرت و ثواب آن

در ثواب شعر خواندن در مصیبتهای حضرت سیدالشهداه الله و گریانیدن و گریستن و خود را به گریه وادار کردن و بعضی از اشعاری که در مصائب آن حضرت انشاء شده.

### حديث اول

در کتاب امالی و ثواب الأعمال شیخ صدوق علیه الرحمة و کتاب کامل الزیارات، مسنداً از ابی عماره منشد از حضرت صادق الله روایت کرده اند که گفت:

«قال لى: يا ابا عمارة! أنشدنى فى الحسين بن على الله قال: فوالله ما زلت انشدته و يبكى حتى فأنشدته فبكى، ثمّ أنشدته فبكى. قال: فوالله ما زلت انشدته و يبكى حتى سمعت البكاء من الدّار. قال: فقال: يا ابا عمارة، من انشد شعراً فى الحسين بن على الله فأبكى خمسين فله الجنّة، و من انشد فى الحسين شعراً فأبكى ثلاثين فله الجنّة، و من انشد فى الحسين عشراً فأبكى عشرةً فله عشرين فله الجنّة، ومن انشد فى الحسين الله شعراً فأبكى عشرةً فله الجنّة، و من انشد فى الحسين الله شعراً فأبكى عشرةً فله الجنّة، و من انشد فى الحسين الله شعراً فأبكى واحداً فله الجنّة، و من انشد فى الحسين الله شعراً فأبكى فله الجنّة، و من انشد فى الحسين الله شعراً فأبكى فله الجنّة، و من انشد فى الحسين الله شعراً فتباكى فله الجنّة، و من انشد فى الحسين الله شعراً فتباكى فله الجنّة، و من انشد فى الحسين الله شعراً فتباكى فله الجنّة، و من انشد فى الحسين الله شعراً فتباكى فله الجنّة، و من انشد فى الحسين الله شعراً فتباكى فله الجنّة، و من انشد فى الحسين المنته شعراً فتباكى فله الجنّة، و من انشد فى الحسين المنته شعراً فتباكى فله الجنّة، و من انشد فى الحسين المنته شعراً فتباكى فله الجنّة، و من انشد فى الحسين المنته شعراً فتباكى فله الجنّة، و من انشد فى الحسين المنته شعراً فتباكى فله الجنّة، و من انشد فى الحسين المنته شعراً فتباكى فله الجنّة». (١)

١-شيخ صدوق، أمالي، ص٢٠٥؛ ثواب الأعمال، ص ١٠٤ كامل الزيارات، ص١٠٤.



در عاشر بحار نيز اين حديث را، از آن سه كتاب نقل فرموده است.

ترجمه حدیث: ابوعبدالله منشد از امام صادق الله روایت کرده و گفته که: آن حضرت فرمود برای من که: ای ابا عماره! برای من در مصیبت حسین بن علی الله شعری بخوان. گفت: برای آن حضرت خواندم و او گریه کرد. پس از آن باز خواندم و گریه کرد. و فرمود: ابوعماره گفت: به ذات خدا سوگند که من همیشه می خواندم و او می می می گریست تا اینکه صدای گریه را از درون خانه شنیدم.

پس فرمود: ای ابا عماره! کسی که شعری بخواند در مصیبت حسین الله و بگریاند پنجاه نفر را، از برای او است بهشت، و کسی بخواند در مصیبت حسین الله شعری را، و بگریاند سی نفر را، برای او است بهشت، و کسی بخواند در مصیبت حسین الله شعری را و بگریاند بیست نفر را، برای او است بهشت، و کسی بخواند در مصیبت حسین الله شعری را و بگریاند ده نفر را، برای او است بهشت، و کسی بخواند در مصیبت حسین الله شعری را و بگریاند یک نفر را، برای او است بهشت، و کسی بخواند در مصیبت حسین الله شعری را و بگریاند یک شعری را و بگریاند یک مصیبت حسین الله شعری را و بگریاند یک شعری را و بگریاند یک شعری را و بگریاند در مصیبت حسین الله شعری را و بگرید، برای او است بهشت، و کسی بخواند در مصیبت حسین الله شعری را و بگرید، برای او است بهشت، و کسی بخواند در مصیبت الله شعری را و بگرید، برای کند ـ یعنی: خود را به گریه در آورد ـ برای او است بهشت.

### حديث دوم

و نیز در عاشر بحار از کشی مسنداً از زید شحام روایت کرده که گفت: ما جماعتی بودیم از اهل کوفه نزد ابی عبدالله صادق الله که جعفر بن عفّان در آن حال وارد شد بر آن حضرت. پس آن بزرگوار او را پیش خود و نزدیک خود نشانید و فرمود: ای جعفر! عرض کرد: لبیک ـخدا مرا فدای تو گرداند ـ پس آن جناب فرمود:



«بلغنی أنّک تقول الشعر فی الحسین و تجید. فقال له: نعم جعلنی الله فداک! قال: قل فأنشدته \_ صلوات الله علیه \_ فبکی و من حوله، حتّی صارت الدّموع علی وجهه و لحیته.

ثم قال: يا جعفر! و الله لقد شهدت ملائكة الله المقرّبون ههنا يسمعون قولك في الحسين على ، و لقد بكواكما بكينا و أكثر و لقد أوجب الله تعالى لك يا جعفر في ساعته الجنّة بأسرها، وغفر الله لك.

فقال: يا جعفر! ألا أزيدك؟ قال: نعم يا سيّدى. قال: ما من أحد قال فى الحسين شعراً فبكى و أبكى به إلّا أوجب الله له الجنّة و غفر له». (١)

یعنی: به من رسیده که تو خوب شعر میگویی در مصیبت حسین؟ پس عرض کرد: آری - خدا مرا فدای تو گرداند \_ فرمود: بگو، پس من برای او خواندم \_ رحمت خدا بر او باد \_ آن حضرت گریه کرد و کسانی هم که در اطراف او بودند گریستند، تا اندازهای که اشکها بر رو و ریش او جاری شد. پس فرمود: ای جعفر! به خدا سوگند که ملائکه مقرّبین خدا در اینجا حاضر شدند و میشنوند گفتار تو را در مصیبت حسین به و هر آینه گریه کردند، همچنان که ماگریه کردیم و بیشتر، و واجب گردانید برای تو بهشت را ای جعفر، در همین ساعت، و همه آنها را آمرزید برای تو. پس فرمود: ای جعفر، در همین ساعت، و همه گفتم: چرا ای آقای من. فرمود: نیست احدی که شعری بگوید در مصیبت حسین و بگرید و بگریاند به آن دیگری را مگر اینکه واجب می گرداند خدای بر او بهشت را و می آمرزد او را.

١- اختيار معرفة الرجال، ص ٢٨٩، بحارالأنوار، ج ٢٤، ص ٢٨٣.



#### حديث ديگر [سوم]

كامل الزيارات مسنداً از عبدالله بن غالب روايت كرده كه گفت:

«دخلت على ابى عبدالله على الله في فأنشدته مرثية الحسين الله بن على الله فلما انتهيت الى هذا الموضع:

لبليّة تسقى (تسقو) حسيناً بمسقاة الثَّرى غير التُّراب صاحب باكية من وراء السّتر: يا ابتاه». (١)

یعنی: داخل شدم بر ابی عبدالله الله و خواندم مرثیه حسین بن علی الله دا، چون شعرم به اینجا منتهی شد که گفتم:

هر آینه بلیّهای سیراب کرد حسین را به ظرفی از سنگریزه ها که غیر از خاک بود، که صیحه گریه کنندهای را از پشت پرده شنیدم که میگفت: ای پدر.

### حديث ديكر [چهارم]

كامل الزيارات مسنداً از ابي هارون مكفوف روايت كرده كه، گفت:

«دخلت على ابى عبدالله على ، أنشدنى . فأنشدته . فقال الا ، كما تنشدون وكما ترثيه عند قبره . فأنشدته : امرر على جدث الحسين ، فقل لا عظمه الزكيّة . قال : فلما بكى امسكت ، ثم قال : زدنى . قال : ثم انشاته ، يا مريم قومى و اندبى مولاك و على الحسين فاسعدى ببكاك . أمرر على جدث الحسين فقل لأعظمه الزّكية . قال : فلمّا بكى أمسك ، ثم قال : زدنى . قال ثم انشاته ، يا مريم قومى و ندبى مولاك و على الحسين فأسعدى بباك قال : فبكى و تهايج النساء . قال : فلمّا ان سكتن ، قال لى : يا أبا هارون من أنشد فى الحسين فأبكى عشرة فله الجنّة . ثمّ جعل يستقص واحداً من أنشد فى الحسين فأبكى عشرة فله الجنّة . ثم جعل يستقص واحداً

١- كامل الزيارات، ص٥٠١؛ بحارالأنوار، ج ٢٤، ص ٢٨٥.



واحداً حتى بلغ الواحد، فقال: من أنشد في الحسين فأبكى واحداً فله الحنّة». (١)

یعنی: وارد شدم بر ابی عبدالله علیه به من فرمود: بخوان برای من، پس خواندم برای او. فرمود: این طور نه، بخوان آن چنانکه برای خودت می خوانی و آن چنانکه مرثیه خوانی میکنی نزد قبر او.

پس خواندم برای او که: بگذر بر قبر حسین و بگو به آن استخوانهای او که پاک و پاکیزه است. چون آن حضرت گریست، من از خواندن امساک کردم. فرمود: زیادتر برایم بخوان. پس این مرثیه را برای او خواندم که: ای مریم بپا خیز و به صدای بلند گریه کن برای مولای خود به گریستن بر حسین مرا مساعدت کن. ابوهارون گفت: آن حضرت گریست، و زنها از گریه به هیجان درآمدند. (گفت:) چون ساکت شدند، آن حضرت فرمود برای من که: ای ابا هارون! کسی که در مصیبت حسین شعری بخواند و ده نفر را بگریاند، بهشت بر او است. پس یکی یکی کم کرد، تا آنکه فرمود: کسی که یک نفر را در مصیبت حسین بگریاند، برای او است بهشت. پس فرمود: کسی که یک نفر را در مصیبت حسین بار و است بهشت. پس فرمود: کسی که یک نفر را در مصیبت حسین بار و است بهشت.

شیخ صدوق ﷺ در کتاب ثواب الأعمال این حدیث شریف را با اندک اختلافی مسنداً از ابی هارون روایت کرده، به اضافه جملهای در آخر حدیث که فرمود:

«و مَن ذكر الحسين عنده فخرج من عينيه فى الدمع مقدار جناح الذباب، كان ثوابُه على الله عزّوجلٌ ولم يرض له بدون الجنة». (٢)

یعنی: کسی که یاد کرده شود حسین الله نزد او، و به قدر بال پشهای اشک از دو چشمش بیرون بیاید، ثواب آن بر خدای عز وجل

۱- كامل الزيارات، ص١٠٥؛ بحار الأنوار، ج٢٤، ص٢٩١. ٢- ثواب الأعمال، ص ١٨٠؛ بحار الأنوار، ج٤٤، ص٢٩١.



است، و خدا غیر از بهشت را برای او راضی نمی شود.

مرحوم دربندی در کتاب اسرار الشهادة از ثقة الاسلام کلینی ـ رضوان الله علیه ـ در کافی از کمیت شاعر نقل کرده از حضرت صادق الله که به او فرموده:

«ياكميت، انشد في جدّى الحسين على فلمّا أنشد كميت أبياتا في مصيبة الحسين، بكى الامام بكاءاً شديداً، و بكت نسوة الامام و أهل حريمه و صحن في حجراتهن فبينما الإمام في البكاء و النحيب من خلف الاستار من الحجرات إذ خرجت جارية من خلف الستر من الباب الذي كان في سمت حجرات الحرم، و في يدها طفل صغير رضيع، فوضعته في حجر الإمام على فاشتد حينئذ في غاية الإشتداد بكاء الامام على و نحيبه، و علا صوته الشريف، و أعلنت النسوة الطاهرات و الحرم اصواتهن بالبكاء و النحيب في خلف الأستار من الحجرات». (١)

یعنی: ای کمیت! مرثیه بخوان برایم در مصیبت جدّم حسین الله چون کمیت چند بیتی خواند در مصیبت حسین الله گریست امام، گریستن شدیدی، و گریه کردند زنهای امام و اهل حرم او و صیحه زدند در حجرههای خودشان. پس در حالتی که امام می گریست و فریاد میزد، از پشت پردهها، از حجرهها، کنیزی بیرون آمد از دری که طرف حجرههای حرم بود و طفل کوچک شیرخواری در روی دست داشت. آن را در دامن امام گذارد. در آن هنگام گریه امام شدّت کرد و فریاد او بلند شد، و زنهای طاهرات حرم هم صداهای خود را در پشت پردهها به گریه و فریاد از حجرهها بلند کردند.

١ ـ اسرار الشهادة، ج ١، ص ١٥٤. اين روايت در كافي پيدا نشد.



#### حديث ديكر [ينجم]

قال العلامه المجلسي \_ اعلى الله مقامه \_ في المجلد العاشر من البحار: اقول: رأيت في بعض مؤلفات المتأخّرين أنّه قال: حكى دعبل الخزاعي، قال:

«دخلت على سيّدى و مولاى علىّ بن موسى الرضا ﷺ فى مثل هذه الأيّام، فرأيته جالساً جلسته الحزين الكيب، و أصحابه من حوله، فلمّا رءانى مقبلاً، قال لى: مرحباً بك يا دعبل! مرحباً بناصرنا بيده و لسانه، ثمّ انه وسع لى فى مجلسه و اجلسنى إلى جانبه، ثمّ قال لى: يا دعبل، احبّ أن تنشدنى شعراً، فان هذه الأيّام أيّام حزن كانت علينا أهل البيت، و أيّام سرور كانت على أعداءنا خصوصاً بنى أمية اللعناء. يا دعبل، من بكى او أبكى على مصاءبنا، و لو واحداً كان أجره على الله. يا دعبل، من ذرفت عيناه على مصابنا، و بكى لما أصحابنا من أعدائنا حشره الله معنا فى زمر تنا. يا دعبل، من بكى على مصائب جدى الحسين ﷺ، غفر الله له ذنوبه البته؛ ثمّ انه ﷺ نهض، و ضرب ستراً بينه و بين حرمه، و أجلس أهل بيته من وراء الستر ليبكوا على مصاب جدهم الحسين ﷺ، ثمّ التفت إلىً بيته من وراء الستر ليبكوا على مصاب جدهم الحسين الله، ثمّ التفت إلىً فلا تقصر عن نصرنا ما استطعت. قال دعبل: فاستعبرت و سالت عبرتى و أنشأت أقه ل:

أفاطم لو خلت العسين مجدًلا وقد مات عطشاناً بشط فرات إذاً للطمت الخدد فاطم عنده وأجريت دمع العين في الوجنات (١)

یعنی: عکامه مجلسی ﷺ در جلد دهم بحار فرموده که: دیدم در بعضی از مؤلفات متأخرین که گفته است: دعبل خزاعی حکایت کرده که گفت: وارد شدم بر سیّد و مولای خود علی بن موسی الرضا ﷺ در

١- بحارالأنوار، ج ٤٥، ص ٢٥٧.



مثل ایس روزها. دیدم آن حضرت را نشسته، نشستنی محزون و اندوهگین، در حالی که یاران او در اطراف او بودند. چون مرا دید که به او روی آوردم، به من فرمود: خوش آمدی. برای تو گشایش باد ای دعبل. گشایش باد برای یاری کننده ما به دست و زبان خود! پس برای من جای باز کرد و مرا پهلوی خود نشانید، و به من فرمود: ای دعبل! دوست می دارم برای من مرثیه بخوانی. زیرا که این روزها، روزهای حزن و اندوهی است که بر ما اهل بیت وارد شده و روزهایی است که ایام شادی برای دشمنان بوده، به خصوص بنی امیه، که لعنتهای خدا بر ایشان باد. ای دعبل! کسی که بگرید یا بگریاند بر مصیبتهای خدا بر ایشان باد. ای دعبل! کسی که بگرید یا بگریاند بر مصیبتهای ما، هرچند یک نفر باشد، مُزد او بر خدا است.

ای دعسبل! کسی که جاری شود اشک از دو چشم او در مصیبتهای که از دشمنان ما بر ما وارد مصیبتهایی که از دشمنان ما بر ما وارد شده، خدا او را با ما محشور می کند و از جماعت ما خواهد بود.

ای دعبل! کسی که بگرید بر مصیبتهای جدّم حسین الله ، می آمرزد خدا برای او گناهانش را البته.

پس آن حضرت برخواست و میان ما و میان حرم خود پردهای قرار داد و اهل بیت خود را در پشت پرده نشانید تاگریه کنند برای جد خود حسین الله و متوجه من شد و فرمود: ای دعبل! برای حسین الله مرثیه بخوان. تو یاری کننده ما و مدح کننده مائی، تا زمانی که زنده می باشی. پس تا می توانی از یاری کردن به ماکو تاهی مکن.

دعبل گفت: پس من گریه کردم و اشکم جاری شد و خواندم و گفتم: ای فاطمه! اگر گمان می کردی که حسین کنار شط فرات با لب تشنه کشته می شود، در کنار کشته او، ای فاطمه بر روی خود لطمه می زدی و اشک خود را بر رخساره جاری می کردی. (تا آخر قصیده که



### در اینجا مجال ذکر آن نیست).

# بیانی از مؤلف در موضوع عزاداری

مؤلف ناچیز گوید: بدانکه مرثیه هایی که بعد از شهادت حسین با انشاء و انشاد شده؛ از عصر روز عاشورای سال شصت یک هجری تا سال یک هزار و چهارصد هجری جاری که تاکنون یک هزار و سیصد و چهل سال می شود و به زبانهای مختلفه از عربی و فارسی و ترکی و اردو و غیر اینها به رشته نظم درآمده و خوانده شده، از حد احصاء و شماره بیرون است، و در این مدّت مدیده در تمام قرون آن، رایج و ساری و جاری بوده، به شهادت اخبار و آثار و کتب معتبره متقدّمین و متأخرین، و تواریخ و مقاتل و سیر خاصه و عامّه از شیعه و سنّی، و جریان آنها از آفتاب روشن تر است، و سیره ائمّه طاهرین ـ صلوات الله علیهم اجمعین ـ بعد از شهادت حضرت سیدالشهداء با براین بوده که هم خود اقامه عزاء می نمودند و مرثیه خوانی می کردند و هم مرثیه خوان می طلبیدند و او را به مرثیه خوانی و گریستن و گریانیدن و خود را به گریه درآوردن امر فرمودند.

مرثیه سرایی حضرت زین العابدین بعد از شهادت پدر بزرگوار خود، در زمان اسیری در کوفه و شام و منازل بین آن دو و هنگام برگشتن به مدینه و گریستن آن حضرت در دوران زنده بودن و مرثیه سرائی زنان و دختران اهل بیت رسالت و طهارت و گریههای جانگداز و مصیبتهای دلخراش ایشان، و اشعار عصمت صغری و زینب کبری و ام کلثوم و فاطمه صغری و سکینه خاتون و رباب و سایر مخدرات و زنان هاشمیه و غلامان و کنیزان و عموم اهل مدینه و نوحه سرائی و عزاداری ایشان از متواتراتی است که به هیچ وجه قابل انکار نیست.

و این سیره طبقاً عن طبق تا این زمان میان شیعیان و دوستان ایشان سریان و جریان داشته و قول و فعل و تقریر حجج بالغه در تأسّی و پیروی از ایشان در تعظیم این شعائر بزرگ مذهبی حجّت است در مقابل خصماء و معاندینی که دیدههای



بصیرتشان کور و گوش دلهاشان کر است و سخریه و استهزاء میکنند گریه کنندگان و گریانندگان و عزاداران و مرثیه خوانان بر حسین الله را و اذهان ساده عوام را مغشوش مینمایند؛ بعضی از روی جهالت و بعضی از راه عناد و عداوت بادین و مذهب.



## باب نہم

# در بیان نوحه سرایی و عزاداری مؤمنین جن بر آن حضرت

در بیان نوحهسرایی و عزاداری و گریه و زاری مسلمانان و مؤمنان طوائف جن در مصیبتهای حسین علیه، که شنیده یا دیده شده، و در کتب معتبره خاصه و عامه نقل نمودهاند.

در كتاب كامل الزيارات مسنداً از محمّد بن على الناه روايت كرده كه فرمود:

«لمّا هم الحسين على بالنهوض (۱) من المدينة، أقبلت نساء بنى عبدالمطلب فاجتمعن النياحة حتّى مشى فيهنَّ الحسين على فقال: انشد كنَّ الله ان تند بين هذا الأمر معصية لله و رسوله، قالت له نساء بنى عبدالمطلب: فلمن نستبقى النياحة و البكاء، و هو عندنا كيوم مات رسول الله عَلَى و فاطمة و رقية و زينب و أمُّكلثوم؟ ننشدتك الله جعلنا الله فداك من الموت، فيا حبيب الأبرار من اهل القبور. و أقبلت بعض عَمّامته تبكى و تقول: اشهد يا حسين، لقد سمعت الجنَّ ناحت بنوحك و هم يقولون:

و انّ قتيل الطفّ من آل هـاشم حبيب رسول الله لم يک فـاحشاً

أذّل رقاباً من قريش فذلّت أبانت مصيبتك الانوف و جلّت

وقلن ايضاً:

و لقستله شسباب الشعر و لقستله انسف القسمر مسن العشسيّة و السّعر بسهم و أظسلمت الكسور

ابكـــوا حســيناً ســيّداً و لقــــتله زلزلتـــم و احــمرّت آفـاق السّماء و تــغيّرت شــمس البــلأد

١-در همهٔ مصادر به جاي «بالنهوض» «بالشخوص» آمده.



ذاك ابن فاطمة ابن المصاب بـــه الخــــلائق و البشـــر أورثـــــــتنا ذُلاً بــــــه جــزع الانــوف مـع الغـرر<sup>(١)</sup>

ترجمه: چون حسین بی همت بر این گماشت که از مدینه نهضت کند. رو به سوی او آوردند زنهای فرزندان عبدالمطلب، و گرد آن حضرت به نوحه گری جمع شدند، تا اینکه آن حضرت در میانشان رفت و فرمود: شما را به خدا سوگند می دهم! اگر ندبه کنید این کار گناهی است برای خدا و پیغمبر. زنهای بنی عبدالمطلب گفتند: پس برای کی باقی بمانیم که نوحه گری و گریه کنیم و حال آنکه آن روز نزد ما، مانند روزی است که رسول خدا بیش و علی و فاطمه و رقیه و زینب و ام کلثوم از دنیا رفته اند؟ پس تو را به خدا سوگند می دهیم! خدا ما را فدای شما کند از مردن، پس ای دوست داشته شده نیکان از اهل قبر ها.

و بعضی از عمّه های آن حضرت گریه می کرد و می گفت: گواهی می دهم ای حسین! که شنیدم که جنّ به نوحه تو نوحه می کردند و می گفتند که: کشته شده در طف \_ یعنی: حسین \_ که از آل هاشم است. ذلیل می کند گردن های کسانی از قریش را. پس ذلیل می شوند، ای حبیب رسول خدا! که هرگز عمل بدی از او سر نزده. نزدیک شده است زمان مصیبت تو و بزرگ است آن مصیبت.

وگفتند: گریه کنید برای حسین که آقایی است بزرگ، که برای کشته شدن او موها سفید می شود، و برای کشته شدن او متزلزل خواهید شد، و برای کشته شدن او ماه گرفته می شود و کرانه های آسمان سرخ می شود، از سر شب تا هنگام سحر، و آفتاب شهرها متغیر می گردد و برای اهالی آن شهرها تیره و تار خواهد شد. آن حسین پسر فاطمه است و پسری است که همه خلایق و آدمیان به مصیبتهای او مبتلا

١- كامل الزيارات، ص٩٤؛ بحارالأنوار، ج٢٥، ص٨٩



خواهند شد، و به ذلّت و خواری خواهند انداخت ما را، و بی تاب و توان و اندوهناک خواهد نمود بزرگان و روسفیدان شیعیان و دوستان او را.

در کتاب مناقب روایت کرده که: چون حسین الله در مسافرت به عراق به منزل خزیمیه رسید، یک شبانه روز در آنجا اقامت فرمود. چون صبح خواهر بـزرگوار او علیا جناب زینب الله به نزد آن حضرت آمد و عرض کرد: ای بـرادر مـن! آیا خـبر ندهم تو را به آنچه که پیش از صبح شنیدم؟ حسین الله فـرمود: چـه چـیز است؟ عرض کرد: در شب برای قضای حاجت بیرون رفتم. شنیدم هاتفی میگفت:

ألا يا عين فاحتفلى بجهد و من يبكى على الشهداء بعدى على الشهداء بعدى على قيم تسوقهم المنايا بمقدار على إنجاز وعد يعنى: اى چشم به كوشش خود جمع آورى كن مردم را، و كيست كه گريه كند پس از من بر شهيدان، بر گروهى كه مرگها آنها را مى راند، به اندازهاى كه وعدهاى كه دادهاند و فاكنند.

پس حسین للب به خواهر خود فرمود: «کل الذی قُضِی فهو کائن».(١)

یعنی: هر آنچه قضای الهی بر آنجاری شده به وجود آینده است.

در کامل الزیارات حدیثی روایت کرده که حاصل معنای آن این است که:
حضرت صادق ﷺ فرمود: چون حضرت امام حسین ﷺ شهید شد، بنی هاشم که در مدینه بودند، صدایی شنیدند که: امروز بر این امّت بلانازل شد که البته بعد از این شادی نخواهند دید تا وقتی که قائم آل محمّد ﷺ ظهور کند و خون این مظلومان را به کشتن دشمنان بخواهد و سینه های دوستان را شفا دهد. چون این سخن را شنیدند بسیار جزع کردند که البته حادثه بزرگی روی داده. چند روزی بیشتر نگذشت که خبر شهادت آن حضرت رسید در روز آن شب که هاتف آواز داده بود

١- ابن شهر أشوب، مناقب، ج ٢، ص ١٠٣؛ بحار الأنوار، ج٢٤، ص٣٧٢.



امام به درجه رفیعه شهادت رسیده بود. (۱) و نیز ابن قولویه از میشمی روایت کرده که: پنج تن از کوفه به قصد یاری فرزند رسول خدا تر بیر سلام کرد و گفت: من از در قریه شاهی منزل کردند. ناگاه پیری و جوانی آمدند. پیر سلام کرد و گفت: من از جنیانم و این جوان برادرزاده من است، و میخواهیم تا این مظلوم، (یعنی حسین بر ایاری کنیم. شما هم اگر این قصد را دارید اندکی در اینجا توقف کنید تا من بروم و خبری بیاورم تا این سفر ما از روی بصیرت باشد. جوانان آدمی منتظر ایستادند، آن پیر جنی در آن روز و شب ناپیدا شد، صبح روز دیگر آوازی سوزناک بشنیدند که به این ابیات مر ثیه خوانی می کرد:

و الله ما جئتكم حتى بصرت به و حوله فتية تدمى نحورهم و قد حثثت قلوصى كى اصادفهم فعاقنى قدر والله بالغه كان الحسين سراجاً يستضاء به مجاوراً لرسولالله فى غرف

بالطف منعفرا الخدين منحوراً مثل المصابيح يطفون الدجى نوراً من قبل ان تتلاقى الخرد الحورا و كان امرا قضاه الله مقدورا الله يسعلم أنسى لم أقل زوراً و للوصى و للطيّار مسروراً

یعنی: به ذات خدا سوگند نزد شما نیامدم تا وقتی که او را دیدم در زمین طف [که] دو گونه آن بر روی خاک بود و نحر شده بود، و در اطراف او جوانانی بودند که نحر هایشان خون آلود و مانند چراغهای نورانی، تیرگی شب را از نور خود خاموش کرده بودند، و من به شتاب و سرعت می دویدم که خود را به ایشان برسانم، پیش از آنکه حوریان باحیا را ملاقات کنند؛ پس تقدیر مانع شد و خدا رساننده است آن را و امریست که خدا آن را تقدیر کرده و قضای او به آنجاری شده، حسین چراغی بود که به نور آن استضائه می شد. خدا می داند که من دروغ نمی گویم. هم جوار رسول خدا و وصیش علی مرتضی و جعفر طیّار شد در غرفه های بهشتی؛ در حالتی که شاد و خوشحال شده است.

پس در حالی که آن ابیات را شنیدند، یکی از آن پنج نفر آدمی به این اشعار

١-بحارالأنوار، ج٢٥، ص١٧٢.

جواب گفت:

اذهب فلا زال قلير أنت ساكنه حتى القيامة يسقى الغيث ممطوراً فقد سلكت سبيلاً أنت سالكه وقد شربت بكأسٍ كان مغروراً وفل قية فرعوا لله أنفسهم وفارقوا المال و الاهلون و الدورا(١)

یعنی: برو، پس همیشه قبری را که در آن ساکنی ابر رحمت بر آن باریده شده و میبارد. پس به راهی رفتی که رفتن آن اختصاص به تو دارد، و آشامیدی از کاسهای که بسیار روشن و پُر نفع بوده، با جوانمردانی که خونهای خود را در راه خدا دادند و از مال واهل و عیال و خانههای خود جدا شدند.

سبط بن جوزی با اندک اختلافی نظیر این حکایت را از مردی از اهل مدینه نقل نموده و گفته است که: مردی مدنی به قصد رسیدن به خدمت امام از مدینه بیرون آمده، چون به رَبّذه رسید، شخصی را دید که روی خاک نشسته. سلام کرد و گفت: قصد رفتن به عراق را داری تا بروی حسین را یاری کنی؟ گفت: آری. گفت: من نیز همین قصد را دارم. رفیق خود را به کربلا فرستاده ام تا خبر بیاورد. کمی صبر کن، بنشین تا بیاید. ساعتی بیشتر در انتظار نبودم که آن فرستاده باز آمد. و گفت، در حالتی که گریه می کرد. (۲) اشعاری را که در پشت این صفحه ذکر شد با اندک اختلافی در بعضی از کلمات آن تا آخر.

از شعبی نقل شده که روایت کرده از اهل کوفه که: در نیمه شبی آوازی شنیدند که یکی میگوید:

أبكى قتيلاً بكربلاء مضرّج الجسم بالدماء أبكى قتيل الطّغاة ظلماً بغير جرمٍ سوى الوفاء أبكى قتيلاً بكئ عليه من ساكن الأرض و السّماء هـتك أهلوه و استحلّوا ما حرّم الله في الاماء

1- كامل الزيارات، ص٩٣؛ بحارالأنوار، ج٢٥، ص٢٣۶. ٢- بَذكرة الخواص، ص ٢٧٠؛ ملحقات احقاق الحق، ج٣٣، ص٧٤.



يا بأبى جسمه المعرّىٰ إلا من الدين و الحياء كل الرزايا لها عزاء و مالذى الرّزء من عزاء (١)

یعنی: گریه می کنم رای کشته شده در کربلاء که بدنش آغشته در خونها شد. گریه می کنم برای کشته شده ای که سرکشها از روی ظلم او را کشتند، بدون جرمی. جرمش این بود که وفادار به عهد بود. گریه می کنم برای کشته شده ای که گریه کرد برای او هر که در زمین و آسمان ساکن بود. حرمت اهل و عیال او هتک شد و حلال دانستند هتک حرمت آنها را و آنچه را که خدا بر کنیزان و در حق ایشان حرام کرده. ای پدرم فدای آن بدنی باد که برهنه روی خاک نیفتاد مگر برای دین و حیائی که داشت. برای هر مصیبتی عزایی است مگر ایس مصیبت که برای آن عزاداری نیست.

زهري گفته كه: نوحهٔ جنّيان چنين بود:

خير نساء الجنّ يبكين شجيّات و يلطمن خدوداً كالدنانير نقيّات و يلبسن ثياب السّود بعد القصبيّات (٢)

یعنی: بهترین زنهای جن گریه میکنند در حالتی که اندوهناک و محزونند و لطمه به صورتهای خود میزنند که جای آن مانند دینارها بر آن صورتها که در باطن پاکیزه و نیکو است باقی می ماند و جامه های سیاه می پوشند، پس از آنکه جامه های نظیف و لطیف می پوشیدند.

على بن حزوز نوحه جنّ را به اين نحو حكايت كرده:

يبكى الحزين بحرقة و توجّع عن ذكر آل محمّد و تفجّع يا عين جودى بالدّماء فـإنّما يـا عــين ألهـاك الرّقـاد بـطيبه

۱- تذكرة الخواص، ص ۲۶۹؛ ملحقات احقاق الحق، ج۲۷، ص ۵۰۱. ۲- بحار الأنوار، ج ۴۵، ص ۲۶۳؛ منتهى الآمال، ج ۱، ص۶۸۵.



باتت ثلاثاً في الصعيد جسومهم بين الوحوش و كلهم في مصرع (١)

یعنی: ای چشم! خون گریه کن، که غیر این نیست که شخص اندوهگین با سوزش و حزن و در دناکی میگرید. ای چشم! خواب خوش تو را بازی داده و مشغول کرده است از یاد کردن آل محمد و فاجعهای که بر آنها وارد شده. سه روز بدنهای ایشان در روی زمین افتاده، میانه جانوران، و همه آنها در مصرع افتاده بو دند.

ابن قولویه در کامل الزیارات چنین روایت کرده از داود رقی که گفته: جدّه من از جنیان شنیده که در عزای حسین علی چنین نوحه سرایی کردهاند و گریستند:

ورد الفرات و مٰــا صــدر لمّا اتى منه الخبر تعساً لذلك من خبر عند العشاء و بالسحر نهر و ما اخضر الشجر<sup>(۲)</sup>

يا عين جودي بالعبر و ابكي فقد حق الخبر أبكى ابن فاطمة الذي الجئ تبكى شجوها قــتل الحسـين و رهـطُه فـــــلا بكـــينك حــرقة و لا یکینک میا جری

یعنی: ای چشم! بخشش کن به اشکهای خود و گریه کن که این خبر حق است. گریه کن برای پسر فاطمه که وارد فرات شد و آنچه که بر او صادر شد، جنّ در مصیبتهای او گریانست، به علّت خبری که از او رسیده، به اینکه حسین با اصحابش کشته شدند. هلاک باد برای این خبری که رسیده. ای حسین! برای تو گریه میکنم از روی سوزش دل البتّه البتّه از سر شب تا هنگام سحر، و گریه می کنم البتّه البتّه تا زمانی که نهر جاریست و درختها سبز است.

شيخ ابن نما در كتاب مثير الأحزان گفته كه: مسوّر بن مخرمه و چندين نفر از اصحاب رسول خدا عَرَالَة شنيدند كه جنيان بر أن حضرت نوحهسرايي و مرثيه

<sup>1-</sup> كامل الزيارات، ص٩٥؛ بحار الأنوار، ج٢٥، ص٢٤١. ٢- كامل الزيارات، ص٩٧؛ بحارالأنوار، ج٢٥، ص٢٣٨.



خواني كردهاند.(١)

ابن شهر آشوب در کتاب مناقب روایت کرده که: ابن بطّه گفته است که: جنّیان در نوحه سرایی خود این شعر را می گفتند:

أیا عین جودی و لأ تجمدی و جودی علی الهالک السید فبا لطف أمسیٰ صریعاً فقد رزینا الغداة بأمر بدی (۲) یعنی: ای چشم! بخشش کن و اشک خود را خشک نکن و اشک بریز بر آقایی که کشته شد و در زمین طف روز را به شب رسانید، در حالتی که بدنش روی خاک افتاده بود، و ما شب را تا صبح عزاداری کردیم به سبب این امر که روی داد.

## انتقاد از منکرین وجود جنّ و نوحه گری آنها

مخفی نماند: اخبار و حکایات راجع به نوحه گری و گریستن و مرثیه خوانی مؤمنین جنیان در کتب شیعه و سنّی بسیار روایت و ذکر شده و جمع همه آنها در اینجا مقتضی اطاله و ذکر نیست و برای آگاهی و بصیرت مقداری که ذکر شد کفایت می کند. علاقه مندان به آگاه شدن به زیادتر از آنچه که تذکّر داده شد به کتب مبسوط در این باب از اخبار و احادیث و مقاتل و تواریخ و آثار و سیر مراجعه فرمایند.

چیزی که در این مقام مقتضی است شرح داده شود از چیزهایی که بسیار تعجب آور است، سخریّه و استهزاء و طعن زدن بعضی از اشخاص منافق یا بی خبر و ضعیف الإیمان از روی جهالت و نادانی، در موضوع وجود جن و گریستن و عزاداری آنها با اینکه اخبار بسیار حاکی از آن است در مصیبت حسین ﷺ و از ائمه طاهرین ﷺ روایت شده بر شیعیان خورده گیری مینمایند، و اعتقاد به آن را جزؤ خرافات می پندارند و روی این پایه، ضلالت و گمراهی خود را بر مّلا و آشکار می نمایند و وجود جن را که از ضروریّات دین مقدّس اسلام است، انکار می کنند.

١-مثيرالأحزِان، ص ١٠٧.

٢- ابن شهر أشوب، مناقب، ج ٢، ص ٧٠؛ بحارالأنوار، ج٢٥، ص٢٣٤.

و از جمله اخبار و روایاتی که در گریستن و نوحه کردن جنیان وارد و روایت شده، فرموده: امام باقر و امام صادق المیلیا است، که از حضرت امام زین العابدین المیلیا نقل نمودهاند که در خطبه شام فرموده:

«انا ابن من ناحت عليه الجن في الأرض و الطّير في الهواء». (١) يعنى: منم پسر كسى كه نوحه كرده است بر او جنّ در زمين و مرغ ر هوا.

و نیز از میثم تمّار از امیر مؤمنان ﷺ روایت شده که فرمود:

«و بكى عليه الشمس و القمر و النجوم و السماء و الأرض و مؤمنوا الإنس و الجن». (٢) (الخ)

یعنی: گریه میکنند بر حسین، آفتاب و ماه و ستارگان و آسمان و زمین، و مؤمنین انس و جُن، (تا آخر خبر).

و علاّمه مجلسی الله در بحار و دیگران در سایر کتب روایت کردهاند که: از روز شهادت حضرت امام حسین الله تا یک سال جنّیان بر سر قبر پیغمبر الله عزاداری و نوحه سرایی می کردند. (۳)

و در کتاب فتوحات القدس چنانچه از آن حکایت شده روایت کرده که: یکی از ثقات گوید: با مردی از قبیله طی می گفتم: که به ما خبر رسیده که شما نوحه گری جنیان را بر حسین بین شنیده اید؟ گفت: آری. هیچ آزاد و بنده ای را از او نمی پرسی مگر اینکه او تو را از نوحه گری آنها خبر می دهد. گفتم: من دوست دارم که از تبو بشنوم آنچه را که تو از ایشان شنیده ای. گفت: من از ایشان شنیدم که می گفتند:

مسح الرسول جبينه فله بريق في الخدود أبواه من عليا قريش و جدّه خير الجدود<sup>(۲)</sup>

يعنى: مسح مىكرد رسول خدا تَرَالُهُ بِيشانى حسين را. پس براى او

<sup>1-</sup> ابن شهر آشوب، مناقب، ج ۴، ص ۱۸۲؛ بحار الأنوار، ج ۴۵، ص ۳۰۵. ۲- شیخ صدوق، أمالی، ص ۱۸۹؛ بحار الأنوار، ج ۴۵، ص ۲۰۲. ۳- بحار الأنوار، ج ۴۵، ص ۳۰۵؛ عوالم المعلوم، ج ۱۷، ص ۶۱۸. ۴- كفايت الطالب، ص ۴۴۲؛ ذخائر العقبي، ص ۱۵۰.



برقی بود که در رخسارها می درخشید. پدر و مادر او از بلند مرتبههای قریش بودند و جد او بهترین تمام جدها بود.

## منکرین وجود جن و گریستن او و گریستن ملائکه

بدانکه طعن زنندگان در موضوع جنّ دو دسته اند: یک دسته از این دو منکر اصل وجود جنّ می باشند؛ و دسته دوم منکر نوحه و گریه آنهایند.

نسبت به دسته اول گفته می شود: وجود جن از ضروریات دین، بلکه از جمله ضروریات همه ملتها و همه دینها است و آنهایی که مخالف وجود جنند، مانند جماعتی از معتزلیها و بعضی از تاریک فکرها که خودشان را روشن فکر می دانند، بر خلاف حق و حقیقت [می باشند]، مانند: گروهی از فلاسفه و براهمه.

وافا دسته دوم که منکر نوحه و گریه ایشانند، پس میگوییم: بعد از روایاتی که از معصومین بین رسیده، نوحه گری و گریستن ایشان هیچ اشکالی ندارد زیرا که مخبر صادق به آن خبر داده و شکّی نیست که آنها هم مانند بشر راجع به ثواب و عقاب مکلّف میباشند. مؤمنین از آنها مشمول ثواب و منکرین آنها شیاطین و سزاوار عقاب خواهند بود، چنانچه در آیات و اخبار و احادیث بسیار وارد شده که جن و انس باهم اشتراک در تکلیف دارند و از امّت پیغمبر شمرده می شوند، و سوره به خصوص و آیات متفرقه بسیاری درباره ایشان در قرآن مجید نازل شده.

## جواب منکرین گریستن جنّیان و ملائکه

و عجب تر از طعن برگریه جن و شگفت آور تر آنکه، بساکسانی که روش و مشرب بعضی از فلاسفه قدیم را برای خود پیش گرفته اند و خود را مسلمان و اهل ایمان می دانند و مسلک ملاحده را اختیار کرده اند، آنها نیز منکر گریستن و حزن و الم ملائکه می باشند و بر این رفته اند که ملائکه عقول مجرّده و طلسمهای متفرده اند، چگونه از آنها تعبیر به مشود و چگونه از آنها تعبیر به شعث غُبْر، یعنی: مو پریشان و غبار آلود -می شود و غیر اینها از صفاتی که



اختصاص دارد به پست ترین جسم ها که از عالم ماده و مادیّات است.

میگوییم: گرچه انصاف این است که این گونه کلمات مبتنی بر تسویلات شیطانیّه و غرضهای نفسانیّه است و قابل جواب گفتن و نه گویندهٔ آن پاسخ دادن نیست الا اینکه بسا جواب نگفتن از آن هم سبب جری شدن و جسارت ورزیدن گوینده می شود. لذا در جواب گفته می شود: اعتقاد ما فرقه شیعه دوازده امامی بر این است که همه مجرّدات و مادّیات از حادثه این مصیبت عظمیٰ ماتم کبرای حسینی دارواحنا و ارواح العالمین له الفداء در حقیقت متأثر بوه و می باشند؛ و عقلاً و نقلاً، چنانچه پارهای از آن را قبلاً در این مؤلف شرح دادم و بعد از این هم باز در محل خود شرح داده خواهد شد.

امّا برهان عقلی میگوییم: به حکم عقل و تقریب آنکه نوری است الهی و راهنمایی است خدایی و می پرسیم از اعتراض کننده که آیا متأثّر شدن در این مصیبت بزرگ در نزد تو، از طاعات و عبادات و قربات و متّصف شدن به صفات کمال و محبوبیّت نزد خدای تعالی، موجب رضوان و خشنودی خدا می شود یا نه؟ پس اگر تصدیق و اعتقاد به اینها دارای جای حرف نیست و مورد تعرّض نیستی و الزامی در کار نیست و اگر انکار می کنی و معتقد نیستی از کسانی هستی که:

لا يؤمنون بالله و لا باليوم الاخر وهم عن الصراط لناكبون فلهم دينهم و لناديننا و انًا عنكم معرضون حتى ياتى الله وعده و ينفع الباكون من بكائهم و يبقى اهل التحسر في حسرتهم و الذين آمنوا إلى ربّهم راجعون، و سيعلم الذين ظلموا اى منقلب ينقلبون.

و اگر به اعتقاد اول باقی هستی و به زبان تصدیق میکنی، ولی در گریستن و تألّم ملائکه در شکّی، از تو سؤال میکنم: آیا به خودت اجازه می دهی که بگویی اجسام مادیّه قابل ترقی است تا به مرتبه کمال برسد، امّا عقول عالیه و ارواح متعالیه این قابلیّت را ندارد و فیض به اجساد پست و خسیس می رسد و عقل یا روح به شرافتی که دارد فیضی به او نخواهد رسید، به خصوص در صورتی که کثرت محبّت ملائکه به حسین به اندازه ایست که قلم از تحریر و بیان از تقریر آن عاجز است.



در کتاب مناقب از حضرت امام رضا ﷺ از پدرانش از رسول خدا ﷺ روایت کرده که فرمود:

«من أحبّ أن يمنظر إلى أحبّ أهل الأرض و السّماء فعلينظر إلى الحسين الله ». (١)

یعنی: کسی که دوست دارد نظر کند به سوی محبوب ترین اهل زمین و آسمان، باید نظر کند به سوی حسین علید.

و حضرت رضا ﷺ نيز به ريان بن شبيب فرموده ـ چنانچه قبلاً ذكر شد -:

«يا بن شبيب إن كنت باكياً لشىء فابكِ للحسين بن على بن أبى طالب فإنه ذبح كما ذبح الكبش، و قتل معه من أهل بيته ثمانية عشر رجلاً ما لهم في الأرض شبيهون و لقد بكت السموات السبع و الأرضون لقتله». (٢) (تا آخر حديث)

یعنی: ای پسر شبیب! اگر برای چیزی گریه کننده هستی، پس گریه کن برای حسین بن علی بن ابی طالب. زیرا که او ذبح شد، همچنان که گوسفند ذبح کرده می شود، و کشته شد با او از اهل بیتش هجده مرد که برای ایشان در روی زمین شبیهی نبود، و هر آینه گریه کرد برای او آسمان های هفتگانه و زمین ها به جهت کشته شدن او.

خلاصة كلام اين است كه چگونگى افعال و صفات و حالات اهل عوالم، مختلف است به سبب اختلاف عوالم و اين معنايى است ثابت، و قابل انكار نيست، و تا اين اندازه به درازا كشيدن سخن از باب مُماشاة با منكرين گريستن جنيان و فرشتگان است و إلا اعتقاد ما فرقهٔ اماميّه اثنى عشريه اين است كه ملائكه جسمهايى هستند نورانى، و عقول مجرّده نيستند، بنابر اخبار صادره از رسول خدا و ائمه اطهار صلوات الله عليهم اجمعين ما دامت الليل و النهار، و الحمدلله الذى هدانا لهذا و ما كنّا لنهتدى لو لا أن هدانا الله.

۱- ابن شهر آشوب، مناقب، ج ۲، ص ۸۱ بحارالأنوار، ج ۲۳، ص ۲۹۷. ۲- عيون اخبار الرضا، ج ۱، ص ۲۹۹؛ بحارالأنوار، ج ۲۴، ص ۲۸۵.



مرحوم علامه مجلسی علی در بحارالأنوار بیانی فرموده که در این مقام مقتضی دیدم حاصل آن را در اینجا ذکر کنم. مفاد فرموده ایشان این است:

بدانکه اجماع امامیّه، بلکه همه مسلمانان، مگر کمی از آنها که عبار تند از بعضی از متفلسفین ـ آن کسانی که خود را در میان مسلمانان داخل می کنند برای خراب کردن اصول ایشان و ضایع کردن عقایدشان ـ نسبت به وجود ملائکه، با اینکه ایشان اجسام لطیفه نورانیهای هستند، صاحبان بالها، دو تا و سه تا و چهار تا، که قادر و توانا هستند که به هر شکلی که بخواهند متشکل شوند؛ به شکلهای مختلفه و اینکه خداوند سبحانه وارد می کند برایشان به قدرت خود آنچه را بخواهد از اشکال مختلفه و صورتها بر حسب حکمتها و مصلحتها، و آنها حرکاتی دارند از مختلفه و صورتها بر حسب حکمتها و مصلحتها، و آنها را می دیدند، و قائل میدن به تجرّد ایشان و تأویل نمودن ایشان را به عقول و نفوس فلکیّه و قوی و طبایع، و تأویل کردن آیات بسیار و اخبار متواتره سبب می شود شبهات واهیّه و توهمات دورکننده از راه هدایت را و موجب می شود پیروی کردن از جهل و کور دلی را (۱)

سخنان محقق دوانی در شرح عقاید گفته است: اجسام لطیفه نورانیّه، قدرت دارند که متشکل شوند به اشکال مختلفهای که در علم و قدرت بر افعال شاقه، و از شأن آنها است طاعت، و مسکن آنها در آسمانها است، و ایشان رسولهای خدای تعالی هستند به سوی پیغمبران او و امینهای خدایند بر وحی او. تسبیح میکنند خدا را در شب و روز، و سستی نمیکنند، و آنچه را که خدا به آنها امر فرماید نافرمانی نمیکنند.

وگفته است که ملائکه در نزد فلاسفه عبارتند از: عقول مجرّده و نفوس فلکیّه، و مخصوصند به نام کروبیین، و علاقه ای به اجسام ندارند هر چند به سبب تأثیر باشد. و اصحاب طلسمات گفته اند که: برای هر فلکی روحی است کلّی که تدبیر می کند امر او را، و منشعب می شود از آن روحهای بسیاری. مثلاً برای عرش ـ یعنی فلک

١- بحارالأنوار، ج٥٩، ص٢٠٢.



اعظم ـ روحی است که اثر آن در آنچه در جوف آنست دیده می شود که آن را نفس کلیّه نامیده اند و روح اعظم که از آن نیز منشعب می شود روح های بسیاری که متعلّق به اجزای عرش است و اطراف آن همچنان که نفس ناطقه تدبیر می کند امر بدن انسان را، و برای او است قوّه طبیعیّه و حیوانیّه و نفسانیّه به حسب هر عضوی و بنابراین آیه شریفه:

# ﴿ يَوْمَ يَقُومُ الرُّوحُ وَ الْمَلاٰئِكَةُ صَفّاً ﴾ (١).

و آيه مباركه:

## ﴿ وَ تَرَى الْمَلاٰئِكَةَ خَافِّينَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ ﴾ (٢).

حمل بر آن می شود و هم چنین سایر افلاک. و اثبات کرده اند برای هر درجه ای، روحی که ظاهر می شود اثر آن، وقت تحویل آفتاب در آن درجه، و هم چنین برای هر روزی و هر ساعتی و هر دریایی و هر کوهی و هر آبادی ای و انواع نباتات و حیوانات و غیر اینها، بنابر آنچه از شرع رسیده از ملک ارزاق و ملک دریاها و ملک بارانها و ملک موت و امثال اینها، هم چنانی که اثبات کرده اند برای هر یک از بدنهای بشریه و نفس تدبیر کننده. نیز اثبات کرده اند برای هر نوعی از انواع، بلکه برای هر صنفی از اصناف، روحی راکه مُدبر آن است که آن را طبیعتهای تام می نامند برای آن نوع تا آن را از آفتها حفظ کند و از آنچه که خوفناک است، و نوع ظهور آن نوع ظهور اثر نفس انسانیه است در شخص. (۳) (تمام شد کلام او).

۱-سوره نبأ، آیه ۳۸. ۲-بحارالأنوار، ج ۵۹، ص ۲۰۲، به نقل از شرح عقائد محقّق دوانی.



# باب دهم در حزن و اندوه و گریستن

حیوانات و وحوش و طیور در ماتم حسین الله در بیان تألّم و تأثّر و تحسّر و تـوجّع و گـریه و عـزاداری حـیوانـات، خـصوصاً اسبها و شیرها و گوسفندها و آهوها. بدانکه اخبار و احـادیث بسیاری در ایـن

موضوع روایت شده به ذکر چند حدیث اکتفاء می شود:

### حديث اول

در كــتاب عــوالم مســنداً از حــارث اعـور هـمدانـي از امـيرمؤمنان عـلى بـن ابىطالب الله الله الروايت كرده كه فرمود:

«بأبى و أُمّى الحسين ﷺ المقتول بظهر الكوفة، و الله كأنّى أنظر إلى الوحش مادّة أعناقها على قبره من أنواع الوحوش يبكونه و يرثونه حتّى الصباح فإذا كان كذلك و إيّاكم و الجفاء». (١)

یعنی: پدر و مادرم فدای حسین مقتول الله باد که در پشت کوفه کشته می شود. به ذات خدا سوگند! که گویا می بینم حیوانات وحشی را که گردنهای خود کشیده اند بالای قبر او، از انواع وحشیان که گریه و مرثیه سرایی می کنند برای او تا صبح. وقتی که ایس طور شد شما جفانکنید.

١- بحار الأنوار، ج ٢٥، ص ٢٠٥؛ عوالم العلوم، ج ١٧، ص ٢٨٩.



#### حديث دوم

در کتاب کامل الزیارات مسنداً از ابی بصیر از حضرت ابی جعفر ﷺ روایت کرده که فرمود:

«بكت الأنس و الجنّ و الطير و الوحش حتى ذرفت دموعها». (١) يعنى: گريه كردند آدميان و جنيان و مرغان و وحشيان تا اينكه اشكهايشان جارى شد.

#### حديثسوم

و نیز از حضرت امام حسن الله روایت شده که فرمود به آن جناب: «یبکی علیک کل شیء حتّی الوحوش فی الفلوات». (۲)
و از میثم تمّار نیز روایت شده که:

«يبكى عليه كلّ شيء حتّى الوحوش في الفلوات». (٣) يعنى: گريه ميكند بر تو هر چيزى، حتّى وحشيان در بيابانها.

#### حديث جهارم

در کتاب بحارالأنوار روایت کرده است که: در وقت شهادت حضرت امام حسین الله در میان زمین و آسمان غبار شدید تیره کننده ای ظاهر شد و باد سرخی در میان آن می وزید، و هوا به نحوی تیره و تار گردید که چشم هیچ چیز را نمی دید؛ تا اندازه ای که قوم گمان کردند که عذاب الهی بر ایشان نازل شده، و به قدر ساعتی به همان حال باقی ماندند و همه متحیّر و سرگردان ماندند، که آیا عاقبت امر به کجا خواهد کشید. چون هواکمی روشن شد، دیدند اسب حضرت را با زین واژگون از میان گرد و غبار شیحه زنان و ناله کنان پیدا شد و به جانب قتلگاه روانه گردید.

<sup>-</sup> كامل الزيارات، ص ٨٣ بحارالأنوار، ج ٢٥، ص ٢١٨. ٢- شيخ صدوق، امالي، ص ١٨٩؛ بحارالأنوار، ج ٤٥، ص ٢٠٢. ٣- علل الشرائع، ج ١، ص ٢٢٧؛ عوالم العلوم، ج ١٧، ص ٢٨٩.

چشم پسر سعد که بر او افتاد، امر کرد که او را بگیرند و نزد او برند ـ و آن از اسبهای خوب رسول خدا می بود ـ پس سوارانی چند و بسیار، به امر آن بی ایمان اطراف آن حیوان را گرفتند و خواستند که او را بگیرند، و آن حیوان گاهی لگد می زد و گاهی دندان می گرفت، تا اینکه جمعی از آن اشقیاء را به قتل رسانید. (۱)

ابن شهر آشوب گفته: چهل نفر از پیاده گان ایشان را به دارالبوار فرستاد و سواران بسیاری از آن کافران را بر خاک هلاک انداخت. ابن سعد ملعون فریاد کرد که: وای بر شما! دور شوید از او و او را به حال خود گذارید تا ببینم چه ارادهای دارد. چون آن حیوان از شر آن منافقان ایمن شد صیحه زنان و فریادکنان در میان آن کشتگان می گردید و نعش صاحب خود را می طلبید. چون صاحب خود را کشته و در خاک و خون آغشته دید، آن بدن طیّب را بویید و بوسید، بعد از آن پیشانی خود را به خون آن بزرگوار رنگین کرد، و پی در پی ناله می زد، مانند زن و فرزند مرده. (۲)

پوشیده نماند که نوحه و ناله و عزاداری این اسب را خدای تعالی به موسی بن عمران علی خبر داده و در بعضی از کتب معتبره، که از جمله آنها کتاب عوالم است. در ضمن آن حدیث وحی فرموده است که: امّت طاغیه باغیه جدّش در زمین کربلا حسین را می کشند.

«و تنفر فرسه و تحمحم و تصهل و تقول فى صهيلها: الظليمة الظليمة من أُمّة قتلت ابن بنت نبيّها فيبقى مُلْقىً على الرّمال من غير غسل و لا كفن، و ينهب رحله، و تسبى نسائه فى البلدان، و يُقتَل ناصروه، و تشهر رؤوسهم مع رأسه على أطراف الرّماح.

يا موسى! صغيرهم يميته العطش، وكبيرهم جلده منكمش، يستغيثون و لا ناصر لهم، و يستجيرون و لا خافر. فبكى موسى الله و قال: يا رب و ما لقاتليه من العذاب؟

قال: يا موسى! عذاب يستغيث منه أهل النار بالنار، و لا تنالهم رحمتى، و لا شفاعة جدِّه، و لو لم يكن كرامة له لخسفت بهم الأرض.

۲\_ابن شهر آشوب، مناقب، ج۴ ص۸۵

١- بحار الأنوار، ج٢٥، ص ٤٠



قال موسىٰ: برئت اليك اللهم منهم و ممن رضى بفعالهم. فقال سبحانه: يا موسىٰ! كتبت رحمتى لتابعيه من عبادى، و اعلم أنه من بكى عليه أو أبكىٰ أو تباكىٰ حرّمت جسده على النّار».(١)

ترجمهٔ تمام حدیث: چنین روایت شده که: یکی از بنی اسرائیل حضرت موسیٰ ﷺ را دید که به شتاب می رود و رنگ مبارکش زرد شده و بدن شریفش ضعیف گردیده و در استخوان هایش اضطراب شدیدیست و بدنش می لرزد و چشم های نازنینش به گودی سر فرو رفته و کاهیده شده، چنانچه عادت او بر این بود که هر وقت به مناجات می رفت از شدت ترس از خدای تعالی شانه احوالش از خوف خدا دگرگون می شد.

پس آن مرد اسرائیلی که از کسانی بود که به موسی ایسمان آورده بود، فهمید که آن حضرت به مناجات می رود. عرض کرد: ای پیغمبر خدا! گناه بزرگی کرده ام، از حضرت پروردگار بخواه که مراعفو فرماید. آن جناب قبول کرد. چون از مناجات خود فارغ شد، عرض کرد: ای پروردگار جهانیان! از تو سؤال می کنم و حال آنکه تو دانایی به مراد من پیش از آنکه سؤال کنم. پس به او وحی شد که: ای موسی! آنچه بخواهی عطا می کنم و به تو می رسانم.

موسی عرض کرد که: پروردگارا! فلان بنده تو از بنی اسرائیل گناهی کرده و میخواهد که او را عفو فرمایی. آنگاه به او وحی شد که: ای موسی! عفو می کنم از هر کسی که از من طلب آمرزش کند مگر کشنده حسین را که او را عفو نخواهم کرد. موسی عرض کرد که: خدایا! ایس حسین کیست؟ ندا رسید که: او همان بزرگواری است که پیش از ایس احوال او را در طور سینا به تو خبر دادم.

پس حضرت موسى پرسيدكه: كيست كشنده او؟ خطاب شـ د كـه:

١-بحار الأنوار، ج ٢٤، ص ٣٠٨؛ عوالم العلوم، ج ١٧، ص ٥٩٤.



امّت گمراه سرکش جدّش در زمین کربلا. و اسب سواری او فرار میکند و به طلب صاحب خود میگردد و شیهه می زند و میگوید: وای بر این ظلم! وای بر ظلم از امّتی که کشتند پسر دختر پیغمبر خود را. پس باقی می ماند بدن آن بزرگوار در حالتی که به روی ریگها افتاده، بدون غسل و کفن. و مال او غارت کرده می شود و زنان او اسیر می شوند در شهرها و کشته می شوند یا وران او و سر او با سرهای یا رانش بر بالای نیزه ها زده می شود و در شهرها گردانیده می گردد.

ای موسی! طفل کوچک آنها را تشنگی میکشد و بزرگشان پوست بدنش در هم کشیده می شود. فریادرس می طلبند و کسی آنها را یاری نمی کند. پناه می خواهند و کسی آنها را پناه نمی دهد. پس موسی گریه کرد و گفت: ای پروردگار من! کشندگان او چه عذابی خواهند دید؟ فرمود: ای موسی! چنان عذابی خواهند دید که اهل آتش از آن عذاب به آتش دیگر و نمی رسد به آنها رحمت من و نه شفاعت جدش محمد می گردم زمین را که آنها را فرو برد چون جناب موسی این را شنید می کردم زمین را که آنها را فرو برد چون جناب موسی این را شنید عرض کرد: خداوندا! به سوی تو بی زاری می جویم از آنها. و از هر کس که راضی به کر دار آنها است.

پس ندا رسید که: ای موسی! قرار دادم و واجب کردم رحمت بزرگی را برای آن بندگانم که تابع و پیرو حسین میباشند، و بدان ای موسی! که هر کس گریه کند بر او و یا کسی را بگریاند یا خود را به گریستن وادارد حرام گردانم جسد او را بر آتش.

#### حديث ينجم

فقره زيارت قائميّه است كه فرموده:



«و اسرع فرسک شارداو، الی خیامک قاصداً، محمحماً باکیاً».(۱) یعنی: و شتاب کرد اسب تو در حالی که فراری بود، و به سوی خیمه های تو قصد داشت و صدای خود را بلند کرده بود و گریه می کرد.

#### حديث ششم

در بعضی از کتب معتبره نقل کرده اند: پس از آنکه حضرت مجتبی را زهر دادند، حضرت امام حسین بیش حال برادر را که دید، بی طاقت گردید. ناله های در دنیا ک از دل برکشید و گریه ها کرد. چون نظر حضرت امام حسن بر او افتاد و اشکهای چشم برادر را دید، فرمود که: ای برادر! ای حسین! چه چیز تو را این چنین به ناله و گریه در آورده است؟ در جواب گفت که: این مصیبت عظمی که بر جناب تو وارد شده مرا به فغان در آورده است. پس حضرت امام حسن فرمود که: ای برادر! مصیبت من سهل است و چندان بزرگ نیست. در پنهانی مرا زهر دادند و شهید خواهم شد، ولکن هیچ روزی مانند روز تو نیست ای اباعبدالله! و در همین خبر حضرت مجتبی به برادر بزرگوار خود فرموده که: بر تو همه مخلوقات خواهند گریست - حتی برادر بزرگوار خود فرموده که: بر تو همه مخلوقات خواهند گریست - حتی وحشیان صحراها و ماهیان دریاها. (۲) (تا آخر خبر)

#### حديث هفتم

در كـتاب كـامل الزيـارات مسنداً از حسين بـن نـوير و يـونس بـن ظبيان و ابى سلمه سرّاج و مفضّل بن عمر همگى از حضرت امام صادق الله روايت كـرده، كـه همه آنها گفتند: شنيديم از آن حضرت كه فرمود:

«انّ ابا عبدالله الحسين بن على لمّا مضى بكت عليه السّموات السّبع،

<sup>1-</sup>بحارالأنوار، ج ۹۸، ص ۲۳۹. ٢-مثير الأحزان، ص ٢٣؛ بحارالأنوار، ج ۴۵، ص ٢١٨.

## \_ إلى أن قال: \_ ما يرى و ما لا يُرى».(١)

یعنی: آن حضرت فرمود: چون حسین بن علی المهالی شهید شد، گریه کردند بر او هفت آسمان، تا آنکه فرمود: و آن چیزی که دیده می شود و آن چیزی که دیده نمی شود. (به چندین طریق ایس حدیث از ایشان روایت شده).

#### حديث هشتم

در بعضى از كتب معتبره از عبدالله بن ادريس از پدرش روايت كرده كه گفته:

«اتهم قد جاءوا بالنساء و عبروهن عناداً على مصارع آل الرسول، فلمّا رأت أم كلثوم اخاها الحسين تسفى عليه الرياح، و هو مكبوب مسلوب، وقعت من أعلى البعير إلى الأرض، و حضنت اخاها و هى تقول ببكاء و عويل: يا رسول الله على أنظر إلى جسد ولدك الحسين الله ملى على الأرض بغير دفن، كفنه الرمل السّافى عليه، و غسله الدّم الجارى من وريديه، و هؤلاء اهل بيته يساقون اسارى فى اسر الذّل، ليس لهم من يمانع عنهم، و رءوس اولاده مع رأسه الشريف على الرماح كالاقمار. يا محمّد المصطفى الله هذه بناتك سبايا، و ذريتك مقتولة فما زالت تقول هذا القول و نحوه حتّى ابكث كلّ صديق و عدو، و حتّى رأينا دموع الخيل تتقاط على حوافرها».

یعنی: لشکر شقاوت سیر زنان را آوردند و از مصارع شهداء عبور دادند و چون ام کلثوم بدن برادرش حسین را دید که بادها بر آن می وزد، در حالی که برهنه و عریان بر رو در افتاده، خود را از بالای شتر بر زمین انداخت و بدن برادر خود را به سینه چسبانید و می گفت با گریه و فریاد که: ای رسول خدا بین جسد فرزندت حسین با گریه و فریاد که: ای رسول خدا بین جسد فرزندت حسین با گریه و فریاد که: ای رسول خدا مین افتاده. کفن او ریگها است که بر روی

١- كامل الزيارات، ص١٩٧؛ بحارالأنوار، ج٢٥، ص٢٠٥.



آن ریزانست و آب غسل او خونهائیست که از دو شاهرگ حلقوم او جاریست، و اینها اهل بیت او هستند که به اسیری کشیده می شوند به ذلّت و خاری، و کسی از ایشان ممانعت نمی کند و سرهای فرزندان او با سر خودش بالای نیزه ها، مانند ماه های تابان است. ای محمّد مصطفی مصطفی تراه اینهایند دختران تو که اسیرانی هستند و فرزندان تو که کشته شده گانند. پس همیشه می گفت این سخنان و مانند آنها را تا اینکه به گریه در آورد دوستان و دشمنان، همه آنها را، تا اینکه دیدیم اشکهای اسبها بر شمهای آنها می چکید.



## **باب یازدهم** در بیان گریهٔ طیور بر آن جناب

در بحار و عوالم از کتب عدّهای از اصحاب روایت شده که: چون حضرت خامس آل عبا أبی عبدالله الحسین الله به شهادت رسید، جسد شریف او را بر روی خاک و ریگهای گرم بیابان کربلا انداختند و خون از اطراف بدن نازنینش در روی زمین جاری شده بود.

ناگاه مرغ سفیدی از آن صحرا عبور کرد. چون آن حالت را دید، از شدّت غم و اِلَم خود را به آن خونها آلوده کرد و پرواز نمود؛ به نوعی که خون از بالهای او میریخت. عبور او به مرغزاری افتاد که مرغهای بسیار در سایهها و بر شاخههای درختان نشسته و بر چیدن دانه و خوردن و آشامیدن علف و آب و نغمه سرایسی مشغول بودند پس آن مرغ خون آلود ناله بر کشید و گفت:

«و يلكم أتشتغلون بالملاهى، و الحسين الله فى أرض كربلا فى هذا الحرّ مُلقىً على الرمضاء، ظام مذبوح و دمه مسفوح».

یعنی: وای بر شما ای مرغان که مشغول لهو و بازی هستید! آیا خبر ندارید و سرگرم به تفرّح و تنعّم و تعیّشید و حال آنکه حسین علی در زمین کربلا بر روی ریگهای گرم افتاده و او را با لب تشنه کشتند و خون او ریخته شده؟

چون آن مرغها این بیان را شنیدند، یکباره پرواز کنان از زمین ماریه بلند شدند. و وارد زمین کربلا شدند، چون دیدند بدن حسین بیج بی سر و بی غسل و کفن روی زمین افتاده و بادهای جنوب و شمال، خاک گرم آن زمین را بر روی بدن نازنینش نشانده و بدن مقدسش پایمال سم اسبان شده و برای او عزادار و گریه و زاری کنندهای نیست به غیر از وحشیان صحرا و جنیان بیابانها و هواها، و به قدری نور از



بدن پاره پاره و در هم شکسته ساطع و لامع است که روی زمین روشن و هوا را درخشان کرده، چون نظر مرغها بر آن افتاد همه با همدیگر به گریه و ناله و صیحه صداها را بلند کردند و خود را در خون طاهر آن حضرت غلطانیدند. آنگاه پرواز کردند و هر یک از آنها به طرفی روانه شدند تا اهل آن ناحیه را خبردار کنند به شهادت آن بزرگوار.

پس به تقدیر خدای متعال یکی از آنها به جانب مدینه طیبه روانه شد. همانطور که پرواز میکرد، قطرههای خون از بالش می چکید تا آنکه خود را بر سر قبر مطهر و گنبد منور رسول خدا سر ایند و به قدرت خدای تعالی به زبان فصیح فریاد می زد و می گفت:

«ألا قتل الحسين 兴 بكربلا! ألا ذبح الحسين ب بكربلا!».

یعنی: آگاه باشید کشته شد حسین علی به کربلا! آگاه باشید که سرِ حسین علی بریده شد در کربلا!

چون سایر مرغان صدای او را شنیدند، به دور او حلقه ماتم زدند و از اثر گریه و ناله او همه گریه و نوحه کردند. چون نظر اهل مدینه به جمع شدن مرغان افتاد و نوحه سرایی آنها را دیدند و شنیدند، متحیّر شدند و نمی دانستند که در عالم چه خبری واقع شده تا آنکه بعد از چند وقت خبر شهادت آن مظلوم به مدینه رسید، آنگاه خلق مدینه دانستند که آن مرغ خبر شهادت آن حضرت را در زمین کربلا آورده.

## شفاء دختر يهوديه از خون حسين على

عکامه مجلسی ﷺ در عاشر بحار نقل فرموده که: در روز ورود آن مرغان به مدینه طیبه مَرد یهودی ای در مدینه بود که را دختری بود کور و کر و زمین گیر و شلی بود که مبتلا به مَرض آکله، و این مرض تمام بدن او را فراگرفته بود پس همان مرغ که خون از بال او می چکید به باغ یهودی رفت و بر شاخه درختی نشست، و او از سر

إ-مدينة المعاجز، ج٢، ص٧٢؛ عوالم العلوم، ج١٧، ص ٢٩٣.

شب تا به صبح گریه و ناله می کرد، و شخص یهودی آن دختر را از مدینه بیرون برده بود و در آن باغ منزل داده بود و او را شغلی در مدینه روی داد. چون داخل مدینه شد آن شب را نتوانست که مراجعت به باغ کند.

چون پدر دختر نیامد، از تنهایی او را خواب نبرد؛ چون عادت کرده بود که پدر ذکر خواب برای او میگفت. پس آن دختر در وقت سحر صدای ناله آن مرغ را شنید. از اثر آن صدا خود را به زمین کشید تا به پای آن درخت رسید و هر چند آن مرغ ناله کشید دختر هم با قلب محزون با او هم ناله شد و هم آواز میگردید. در آن حال یک قطره خون از بال مرغ در چشم او چکید، دفعة چشمش روشن و بینا گردید. پس قطره دیگر بر چشم دیگر او چکید، آن هم روشن شد و بیناگردید. قطره دیگر بر دستهای او رسید، شفا داد و قطره دیگر بر پاهای او چکید، آنها هم عافیت یافت. پس آن دختر در زیر آن درخت نشست و هر چه خون می چکید میگرفت و بر اعضاء و جوارح خود مالید. پس، از برکت خون مبارک حضرت میگرفت و بر اعضاء و جوارح خود مالید. پس، از برکت خون مبارک حضرت میگرفت و بر اعضاء و جوارح خود مالید. پس، از برکت خون مبارک حضرت میگرفت.

وقت صبح پدر او داخل بستان شد، دختر رعنا و زیبایی را دید که در اطراف آن باغ خرامان است و دختر خودش پیدا نیست. پس از او پرسید که: دختر کورِ علیلِ زمین گیری در این بستان داشتم، او را ندیدی؟ آن دختر نازنین در جواب گفت که: به خدا قسم! من دختر توأم پدر. چون این کلام را از او شنید بر زمین افتاد و غش کرد. پس چون به حال آمد و از سبب شفای او پرسش کرد، آن دختر دست پدر را گرفت و برد به پای آن درخت و قصهٔ خود را از برای او نقل کرد.

آن مرد نظر کرد، مرغی را دید که بر شاخه درخت نشسته و سر به زیر بال غم فرو برده و از قلب محزون ناله سوزناک می کشد. آن یهودی گفت که: ای مرغ! تو را به خدا سوگند می دهم که تو را آفریده که به قدرت خدا با من سخن بگو و از احوال خود مرا خبر ده. به اذن خدا مرغ به سخن درآمد و گفت با گریه و ناله که: ای مرد! بدانکه من با چند مرغ دیگر در مرغزار در وقت ظهری در سایه درختان بر شاخه ها نشسته بودیم که بر ما مرغی وارد شد و گفت: ای مرغان! وای بر شما! می خورید و



به نعمتها مشغولید و حال آنکه آقای ما حسین الله در زمین کربلا، در هوای گرم شدید بر روی ریگهای داغ افتاده است و در حال شدّت تشنگی، رگهای گردن او را بریدهاند و سر او را از بدن جدا کردهاند.

ما چون این سخنان را از مرغ شنیدیم همه به جانب کربلا روانه شدیم. دیدیم که بدن آن بزرگوار مظلوم بر روی ریگها افتاده و غسل او از خون رگهای او است و کفن او از ریگهایی است که باد بر او افشانده. ای مرد! پس ما همگی صیحه زنان و ناله کنان خود را در میان خون انداختیم و در آن خون شریف غوطه زدیم و هر یک به طرفی روانه شدیم تا اهل آنجا را خبردار کنیم و من به اینجا آمدهام.

چون یهودی این سخن را شنید با خود گفت که: اگر حضرت حسین علی صاحب قدر بزرگ و دارای شأن رفیع نمی بود در نزد خدای عزّ وجلّ، نباید خون او باعث شفا بوده باشد از هردردی. پس آن یهودی و دختر، به شرف اسلام مشرّف شدند و قریب پانصد نفر از طایفه ایشان نیز درک سعادت اسلام را نمودند. (۱)

## گریه و نوحه سرائی مرغان

در کتاب مناقب از حضرت امام صادق علی روایت کرده از پدر بزرگوارش از علی بن الحسین علی که فرموده:

«لمّا قتل الحسين الله جاء غراب فوقع في دمه، ثمَّ تمرَّغ، ثمَّ طار فوقع بالمدينة على جدار فاطمة بنت الحسين الله ، فرفعت رأسها و نظرت إليه فيكت بكاءً شديداً و أنشأت تقول:

نعب الغراب فقلت من تنعاه ويلك يا غراب قال الإمام فقلت من قال الموفّق للصّواب إنّ الحسين بكربلا بين الأسنة و الضّراب فأبكى الحسين فإنّه ترجى الأله مع الصّواب قلت الحسين فقال لى حقّاً لقد سكن التراب

١-بحار الأنوار، ج٢٥، ص١٩٢؛ عوالم العلوم، ج١٧، ص٢٩٤.



فــلم يـطق رد الجـواب بـعد الدّعـاء المسـتجاب ئے استقل به الجناح فبکیت مما حل بی

قال محمد بن على: فنعته لأهل المدينة فقالوا: قد جاءتنا بسحر بنى عبدالمطلب فماكان بأسرع أن جاء هم الخبر بقتل الحسين بن على المناكات المناكا

یعنی: چون حسین الله کشته شد، کلاغی آمد و در خون آن حضرت نشست و در آن غوطه زد و پرواز کرد به مدینه رفت و بر دیوار خانه فاطمه دختر حسین الله قرار گرفت. پس فاطمه سر خود را بالا کرد: و نگاهی به سوی او کرد و گریست؛ گریستن شدیدی و این اشعار را إنشاء کرد: کلاغ صیحه ای زد. پس گفتم: خبر مرگ چه کسی را آورده ای وای بر تو ای کلاغ؟ گفت: خبر مرگ امام را آورده ام. گفتم: کدام امام؟ گفت: امامی که توفیق صواب یافته. همانا حسین در زمین کربلا در میان شمشیرها و نیزه ها به شهادت رسید. گفتم: حسین کشته شد؟ گفت: حق است؟ در خاک ساکن شد. گفت: گریه کن برای حسین و امید صواب از خدا داشته باش. پس بالهای خود را بر هم زد و دیگر نتوانست جواب گوید. پس من گریستم از جهت آنچه بر من وارد دیگر نتوانست جواب گوید. پس من گریستم از جهت آنچه بر من وارد شد یس از دعاکردن و مستجاب شدن.

محمد بن على المنط فرمود: پس فاطمه خبر مرگ حسين را به اهل مدينه رسانيد و آنها گفتند: جادوى فرزندان عبدالمطلب را براى ما آورد. پس به سريع ترين وقتى نگذشت كه خبر كشته شدن حسين المنط آمد.

کامل الزیارات از حضرت صادق الله روایت کرده که فرمود: کبو ترهای راعبی را در خانه های خود نگهدارید، زیرا که ایشان کشندگان حسین را لعن می کند. (۲)

<sup>1-</sup> بحار الأنوارج ۴۵، ص ۱۷۱؛ اسرار الشهادة، ج ۳، ص ۱۴۲. ٢- كامل الزيارات، ص ٩٧؛ بحار الأنوار، ج ۴۴، ص ٣٠٥.



و در خبر دیگر از داود بن فرقد روایت کرده که گفته است: من در حضور حضرت صادق الله بودم، ناگاه کبو ترهای راعبی تقرقری دراز برآورد. آن حضرت به سوی من نظر انداخت و زمانی طویل به من نگاه کرد و فرمود: ای داود! میدانی که این مرغ چه میگوید؟ گفتم: نه بخدا سوگند فدایت شوم! فرمود: نفرین میکند بر کشندگان حسین الله این مرغ را در خانه های خود نگاه دارید. (۱)

### گریه و عزاداری جغد در ماتم حسین ﷺ

مَحكَى از كتاب عوالم مسنداً از حسين بن ابي غندر، روايت كرده كـ گفته است در وصف بومه \_ يعني: جغد \_ از امام صادق الله شنيدم كه مي فرمود:

«هل أحد منكم رءاها نهاراً؟ قيل له: لأ تكاد تظهر بالنهار، و لا تظهر إلا الله قال: أمّا إنّما لم تزل تأوى العمران فلمّا أن قتل الحسين الله الت على نفسها أن لا تأوى العمران أبداً و لا تأوى إلا الخراب، فلاتزال نهارها صائمة حزينه يجنيها اللّيل، فإذا جنّها اللّيل فلا تزال ترنّ على الحسين الله حتّى تصبح». (٢)

یعنی: فرمود: آیا هیچ یک از شما جغد را دیده در روز؟ عرض کرده شد که: در روز دیده نمی شود، در شب دیده می شود. امام بالخ فرمود: امّا او همیشه در آبادی ها جای داشت، چون حسین بالخ کشته شد سوگند یاد کرد که دیگر در آبادی ها جای نگیرد هرگز، و جای نگیرد مگر، و جای نگیرد مگر در خرابه ها. پس او همیشه روزهای خود را روزه دار و محزونست، و چون شب او را فراگیرد تا صبح برای حسین بالخ گریه می کند.

در کتاب کامل الزیارات قریب به همین مضمون با اندک تغییری در لفظ روایت شده.

<sup>1</sup> ـ كامل الزيارات ص ٩٨؛ بحارالأنوار، ج ٢٥، ص ٢١٣. ٢ ـ كامل الزيارات، ص ٩٩؛ بحارالأنوار، ج ٢٥، ص ٢١٣.



و نيز در همان كتاب از حضرت رضا الله روايت كرده كه فرمود:

«ترى هذه البومة كانت على عهد جدى رسول الله عَلَيْ تأوى المنازل و القصور و الدُّور، و كانت إذا أكل النّاس الطّعام تطير فتقع أمامَهم فيرمى إليها بالطّعام و تسقى، ثم رجع الى مكانها، و لما قتل الحسين بن على المِنِين خرجت من العمران إلى الخراب و الجبال و البرارى، و قال: بئس الأُمّة أنتم! قتلتم ابن بنت نبيّكم، و لا آمنكم على نفسى». (١)

یسعنی: فسرمود: ایسن جسغد کسه دیده می شود، در زمان جدم رسول خدا بیش در منزلها و قصرها و خانه ها جا می گرفت و هر گاه مردمان طعام می خور دند پرواز می کرد و فرود می آمد در مقابل آنها طعام در پیش او می انداختند و او آب داده می شد و او بر می گشت به جای خود و چون حسین بن علی بیش کشته شد از آبادی ها بیرون رفت و در خرابه ها و کوه ها و بیابان ها جای گرفت و گفت: بد امّتی هستید شما! کشتید پسر دختر پیغمبر خود را و من ایسن نیستم بر نفس خودم از شما.

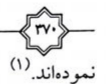
و نیز در کامل الزیارات از حضرت صادق ﷺ روایت کرده که فرمود:

«ان البومة لتصوم النهار، فاذا افطرت تدلهت على الحسين ٧ حـتى تصبح». (٢)

یعنی: فرمود: جغد در روز روزه میگیرد و وقتی که افطار میکند، شب را تا صبح برای حسین علی در حال حزن و غم و غصه است.

و در بعضی از کتب مقاتل حکایت شده از فتح بن شجرف عابد که گفته است: عادت من این بود که هر روز ریزه های نان را برای گنجشکها میریختم و آنها میخوردند، و چون روز عاشورا می شد هم از آن ریزه نانها را میریختم، نمی خوردند. دانستم به علّت شهادت حسین الله الهام شده اند و به عزاداری قیام

<sup>1-</sup> كامل الزيارات، ص٩٩؛ بحارالأنوار، ج٢٥، ص٢١٢. ٢- كامل الزيارات، ص٠٠٠؛ بحارالأنوار، ج٢٥، ص٢١٢.



مقتل منسوب به ابی مخنف در آن کتاب نوشته است که: چون سر مقدّس حضرت ابی عبدالله الحسین علیه را مقابل یزید بن معاویه علیهما اللعنة و العذاب -نهادند، شنید که کلاغی فریاد کرد. آن لعین این اشعار را انشاء کرد:

یا غراب البین ماشئت فقل انّما تندب امرا قد فعل کل ملک و نعیم زائل و بنات الدّهر یلعبن دول (۲) یعنی: ای کلاغ سیاه نوحه گر! هر چه می خواهی بگو. تو بلند بلند نوحه و ندبه می کنی برای کاری که کرده شده. هر ملک و نعمتی زایل شونده است. و دختران روزگار با دولتها بازی می کنند.

و نیز از اشعاری که گفته این است:

صاح الغراب فصح اولا تصح فلقد قضیت من النبی دیونی (۳) یعنی: فریاد و ناله زد کلاغ. پس ای کلاغ! می خواهی صیحه بزن یا نزن، من دِیْنهای خود را از پیغمبر گرفتم. لعنة الله علیه و علی کلامه.

۱-بحارالأنوار، ج۴۵، ص۳۱۰.
 ۲-ابن ابی الحدید، شرح نهج البلاغه، ج۱۲، ص۲۷۹، ناسخ التواریخ، ج۳، ص۱۲۹.
 ۳-بحارالأنوار، ج۴۵، ص۱۹۹؛ اسرار الشهادة، ج ۳، ص ۳۴۳.



## باب دوازدهم در تأثّر و گریه نباتات برای آن حضرت

در بحارالأنوار و بعضى از كتب ديگر راجع به تألّم و تأثّر و گريستن نباتات قصص و حكاياتى نقل شده، فضلاً از اخبار و احاديثى كه جنبه عموميّت دارد در عزا و مصائب حضرت أبى عبدالله الحسين الله كه به ذكر بعضى از آنها اكتفاء مى شود.

### حکایت ام مُعبد و شجره مبارکه

علامه مجلسی ﴿ الله و معار و جلاء العیون و دیگران در بعضی از کتب دیگر روایت کرده اند از هند، دختر جون که: چون رسول خدا بی از مکه به مدینه هجرت می فرمود با همراهانش در خیمه خاله من ام معبد فرود آمدند و شیرخواهش فرمود. ام معبد عرض کرد که: گوسفندان ما را به صحرا برده اند برای چریدن و غیر از گوسفند لاغری که اصلاً شیر ندارد و از غایت ضعف و ناتوانی، توانایی رفتن به صحرا هم در او نیست، دیگر گوسفندی حاضر نیست.

حضرت فرمود: مرا رخصت دِه که از آن گوسفند شیری دوشم. پس از اذن گرفتن، حضرت دست مبارک را بر پستان او کشید. به مجرّد رسیدن دست آن بـزرگوار، پستان آن گوسفند پر از شیر شد و آن حضرت ظرف طلبید و امّ معبد همه ظرفهای خود را آورد و شیر دوشیدند و آن جناب میل فرمود بـا اصحابی کـه هـمراه آن حضرت بودند و سیر شدند، و چون روز بسیار گرمی بود، آن جناب به خواب قیلوله رفت. پس از آنکه بیدار شد آبی طلبید و در زیر درخت خاری که در آن نزدیکی بود مضمضه فرمود و آب دهان مطهر خود را در پای آن درخت ریخت و بعد از فراغ از



وضو فرمود که: از این درخت امور غریبهای ظاهر می شود. بعد از آن برخواست و دو رکعت نماز گذارد.

ام معبد گفت: من و اهل قبیله از آن اعمال تعجب می کردیم، زیرا که تا آن وقت ایس چنین ندیده بودیم. و چون روز دیگر شد، دیدیم که آن درخت خار، بلند و بزرگ گردیده و خارهایش ریخته و خارهای بسیار به هم رسانیده و ریشه ها در زمین دوانیده و برگهای سبز بر او ظاهر شده و میوه های بزرگ به هم رسانیده [که] در بُو شبیه به عنبر و در شهد مانند عسل بود هر گرسنه ای که از آن می خورد سیر می شد. بیماران از آن شفا می یافتند و محتاجان از خوردن آن بی نیاز می شدند و حاجت حاجتمندان از تناول آن روا می گردید و هر شتر و گوسفندی از خوردن برگ آن فربه می شد و شیر آنها بسیار می شد. و از آن روز که آن حضرت به خیمه ما تشریف آورد، برکت و خیر به ما روی داد و آبادانی و فراوانی در قبیله ما به هم رسید، و آن درخت برا شجره مبارکه می نامیدند و اهل بادیه می آمدند در اطراف آن درخت و سایه آن فرود می آمدند و برگ آن را به جهت تبر ک می بردند و در جایی که آب و نان نبود و فرود می آمدند و از گرسنگی بیچاره می شدند، برگ آن درخت را می خوردند سیر و نداشتند و از گرسنگی بیچاره می شدند، برگ آن درخت را می خوردند سیر و سیراب می شدند.

و همیشه به همین حال بود تا آنکه روزی بر خواستیم، دیدیم میوههای آن درخت ریخته و برگش زرد شده. بسیار محزون شدیم و در سبب آن متفکر بودیم که ناگاه خبر وفات خاتم الأنبیاء ﷺ رسید و معلوم شد که این حادثه به جهت آن بوده و بعد از آن، آن درخت بار می داد، امّا در طعم و لذّت مانند اول نبود و طراوت و برگ آن نیز کم شده بود، تا سی سال گذشت. باز شبی خوابیدیم و صبح آن شب چون برخواستیم دیدیم آن درخت سر تا پاه سیاه شده و میوههایش ریخته و طراوت و شاخ و برگ آن نیز کم شده. بعد از چند روز خبر شهادت امیر مؤمنان علی ﷺ رسید. معلوم شد که از آن جهت بوده و پس از آن دیگر میوه نداد، ولکن شاخ و برگ داشت و قبایل عرب به جهت تبرک و استشفاء می بردند و تبرک می جستند، تا اینکه مدّتی

بدین منوال گذشت. باز روزی نیز برخواستیم دیدم که از زیر آن درخت خون تازه می جوشد و بر زمین جاری می شود و شاخ و برگ آن خشکیده و از آنها قطره های خون می چکد. از این قضیه هولناک بسیار غمناک شدیم و متحیر بودیم که چه واقع شده.

چون شب شد، صدای گریه و نوحه و غلغله از زیر آن درخت می شنیدیم و آواز نوحه های مختلفه بسیار بلند که صداهای خود را متصل نموده بودند و بالحال و نغمه های گوناگون نوحه سرایی می کردند. یکی می گفت:

یا ابن النبی و یا ابن الوصی و یا ابن بقیة سادات الاکرمینا یا ابن الشهید و یا شهیداعته خیر العصومة جعفر طیار عجبت لمصقول اصابک حدّه فی الوجه منک و قد علاه غبار یعنی: ای پسر شهید و ای کسی که عمویش جعفر طیّار که شهید شد بهترین عموها بود. عجب است از شمشیری که تیزی آن به تو اصابت

و از بسیاری ناله و گریه و غلغله ایشان نفهمیدیم که چه واقعهای روی داده و این غلغله و سر و صداهای ایشان تا صبح بود. پس از چند روز خبر رسید که در همان روز حضرت سیدالشهداء ـ علیه آلاف التحیّة و الثناء ـ به درجه رفیعه شهادت رسیده، پس سراپای آن درخت سیاه شد و خشک گردید و در هم شکست و اثری از آن باقی نماند. (۱)

## تأثّر و گریه نباتات بر آن حضرت

از تاریخ بغداد و کتاب اعانة العکبری حکایت شده که: مردی در روز شهادت حسین الله مقداری ورس که آن چیزی است که از آن سرخی میگیرند و بر رخساره

کرد در روی تو که بالای آن غبار بود.

١ - جلاء العيون، ص ٧٧٣؛ بحار الأنوار، ج ٢٥، ص ٢٣٣؛ اثبات الهداة، ج ١، ص ٢٨٤.



می مالند. آن نباتی است مانند کنجد که مخصوص در یمن زراعت می شود و تا بیست سال باقی می ماند و آن آشامیدنش کلف و برص را زایل می کند.

حاصل آنکه آن مرد مقداری ورس را حمل کرد و به غارت برد همه آنها مبدّل به خون تازه شد.

محمّد بن الحکم از مادر خود حدیث کرده که: او گفته که: هر ورسی از لشکر حسین الله به غارت بردند، هیچ زنی استعمال نکرد مگر اینکه به برص مبتلا شد. (۱) و در بعضی از کتب معتبره نقل کرده اند که: در یکی از روستاهای رُوم درختی است که متواتر از گروه بسیاری شنیده شده از تجار و کسانی که در آنجا رفت و آمد داشته اند که هر ساله در روز عاشورا نزدیک زوال، شاخه از آن درخت سرازیر میشود و از برگهای آن قطره های خون می چکد تا غروب آفتاب و پس از آن شاخه خشک می شود، تا سال دیگر از شاخ دیگر از آن درخت در روز عاشورا در همان وقت و به همان نسبت می شود و هر ساله جمع کثیری به زیارت آن درخت می روند و در آن روز تعزیه داری می کنند.

## چنار خون بار

مرحوم دربندی \_اعلی الله مقامه \_در کتاب اسرار الشهاده فرموده است: آنچه راکه ظاهر ترجمه آن این است:

از جمله آنچه از آثار در نواحی عالم در این باب رخ داده و در قطری از اقطار زمین ظاهر و باقیمانده است و می ماند تا قیامت، اثری است که در قریهای از قریههای قزوین به نام زِرآباد. و آن درخت بسیار بزرگی است که آن را به زبان عجمی چنار می گویند، که در روز عاشورا، در هر سالی شاخهای از میان آن شکافته می شود و در هنگام شکافته شدن صدای هولناکی از آن بلند می شود و خون بسیاری از آنجاری

۱ ـ ابن شهر آشوب، مناقب، ج ۲، ص ۶۳؛ تاریخ بغداد، ج۲، ص ۶۸.



میگردد و خلق بسیاری نزد آن درخت جمع میشوند و از آن خونهای جاری با کرباسها میگیرند.(۱)

مؤلف حقیر محوید: که: چنار خونبار دهستان رودبار قزوین در میان کثیری از متقدّمین و متأخرین اهالی قزوین و رودبار و اطراف آن معروف و مشهور است، حتّی در جاری شدن خون هر ساله در روزهای عاشورا، بعضی کتابها نوشته اند که از جمله آنها، بنابر آنچه در تاریخ قزوین نقل شده در زمان شاه سلطان حسین صفوی، مرحوم میر قوام الدّین محمد بن محمد مهدی حسنی سیفی قزوینی، به امر آن پادشاه به «زِرآباد» رفته و رساله ای درباره چنار خونبار نوشته و تألیف کرده و بعد از او میررضا پسر میرقاسم قزوینی که یکی از دانشمندان خاندان تقوی بوده، به رفتن به زر آباد و دیدن چنار خونبار توفیق یافته و شرح آن را به قلم آورده و تاریخ آن را «چنار خونبار» یافته که مطابق با سال یک هزار وسیصد و یازده است (۱۳۱۱).

چنار زرآباد، در دهستان رود بار قزوین، در بالا ولایت رودبار دُرِّه مرتفعی است که اطراف آن راکوه ها احاطه کرده، و درّه مزبور به سمت جنوب غربی کشیده شده و به رودخانه شاهرود می پیوندد. در قسمت خاوری این درّه قریّه «وَرَبِنْ» واقع شده و به فاصله کمی قریه «اُوان» است، که آن آبادی بزرگیست و آب و هوای ممتاز دارد با اشجار فراوان، و دریاچه کوچکی در آن است که در حدود (۵۰۰۰) متر مربع مساحت آن است، و در مجاورت «اُوان» امامزاده ایست به نام امامزاده علی اصغر فرزند موسی بن جعفر بین و درخت چنار خونبار معروف در کنار این امامزاده است. و آن درخت، چناری است کنار مزار آن امامزاده، که رُشد کرده و ریشههای کلفت و نازک آن به صورت شاخههایی چند پیچ در پیچ، از بالای صندوق به اطراف کشیده شده است، و هر ساله بنابر مشهور و معروف، روز عاشورا از آن درخت خون حاری می شود با خونابه و شاخهای که خون از آنجاری خواهد شد، شکافته

١- اسرار الشهادة، ج٣، ص٥٤٣.



می شود و خون و خونابه از آنجاری میگردد و آن شاخه در همان سال خشک می شود.

اخبار و حكايات در اين باب بسيار است به اختصار اكتفاء شد.



## باب سیزدهم در تألّم و تأثّر و گریه جمادات در مصیبت آن حضرت

شمر ملعون، مبلغی زر به کوفه آورد به زرگری داد که برای او زیوری بسازد. چون مرد زرگر آن زرها را در کوره برد تا ذوب کند، همه آنها گرد و نابود شد. برای شمر خبر آوردند. گفت: این امریست صورت نگرفتنی است. در حضور من باید این کار بشود تا ببینم. زرگر در نزد شمر زرها را در آتش برد، فوراً نابود شد و اثری از آن نماند.(۱)

ابن حجر که یکی از علماء مبرّز اهل سنّت و بسیار متعصّب است، در کتاب صواعق آوردند. آورده است که: چون سر مطهّر حسین علی را در کوفه به دار الاماره ابن زیاد آوردند. از دیوارهای دارالاماره خون جاری شد.(۲)

و در بعضی از کتب روایت شده از غلام آن ملعون که: در آن وقت آتشی ظاهر شد و بر ابن زیاد حمله آورد، به طوری که از جا برخواست و از ترس فرار کرد. (۳)

از کتاب روضهٔ الأحباب نقل شده که گفته است: چون اهل بیت را اسیر کردند، به موصل که نزدیک شدند، شمر ذی الجوشن به حاکم موصل نوشت که: ما با فتح و نصرت و سرهای دشمنان یزید می رسیم فرمان ده تا مردمان، کوی و بازار این شهر را زینت و آرایش دهند و تو خود با بزرگان شهر از ما پذیرایی کن و لشکریان را مهمان پذیر باش. حاکم موصل چون نامه را خواند اشراف شهر را طلبید و مجلسی ترتیب داد و آن نامه را برایشان خواند و گفت: اگر من به صورت ظاهر به این خواسته رضایت دهم، شما شورش کنید و از من نپذیرید. گفتند: حاشا و کلاً ما به خواسته رضایت دهم، شما شورش کنید و از من نپذیرید. گفتند: حاشا و کلاً ما به

١-شيخ ذبيح الله محلاتي، فرسان الهيجاء، ج٢، ص٢٣٢. ٢-الصواعق المحرقة، ص ١٩٤. ٣-نفس المهموم، ص١٩١.



این امر فجیع و کار شنیع، گردن نخواهیم گذارد و تن نخواهیم داد و به ایس عیب و عار راضی نخواهیم شد.

پس والی موصل در جواب نامه شمر نوشت که: مردم این شهر از شیعیان علی مرتضی و دوستان آل عبا میباشند و اگر شما به این شهر وارد شوید دور نیست که مانع شوند و فتنه ای برانگیزند. صواب آن است که در مسافتی دور از این شهر فرود آیید و در آنجا استراحت کنید. و علف و آذوقه از برای لشکریان فرستاد. شمر این سخن را صدق دانست و در یک فرسنگی موصل فرود آمدند و سر مبارک حسین الله را از سنان و نیزه فرود آورده، بالای سنگی نهاد. در آن حال قطره خونی از آن سر مطهر بر سنگ ریخت. در هر سال روز عاشورا از آن سنگ خون تازه ای می جوشد و مردمان آنجا جمع می شوند و عزاداری می کرده و می کنند، و سال های دراز به همین منوال می گذشت تا وقتی که آن سنگ را از آنجا به جای دیگر حمل دادند و تا زمانی که در آنجا بود آن را «مشهد نقطه» می نامیدند. (۱)

و در روضة الشهداء نيز اين حكايت را نقل كرده كه: در زمان عبدالملك اين سنگ نقل كرده شد به امر او و پس از آن اثرى از آن ديده نشد و خبرى از آن داده نشد، ولكن در بالاى آن بنايى ساخته شد و آن را تعمير كردند و آن را «مسجد النقطه» نام گذار دند. (۲)

و نیز در کتاب روضة الشهداء گفته است که: در بعضی از شهرهای روم کوهی است که در آن شیری از سنگ تراشیده شده، مانند اینکه زنده است، و هیچ کوتاهی در صنعت آن نشده. در هر سالی چون روز عاشورا می شود، از دو چشم آن، مانند دو فواره آب بسیاری از آنجاری می شود؛ از اول صبح تا شب و مردمان آن ناحیه در آنجا جمع می شوند با مردمانی که در اطراف آن ناحیه می باشند و بر پا می دارند عزای سید اشراف، حضرت أبی عبدالله الحسین علی را و از آن آب صافی شفاف زلال می آشامند و برای تبر ک و استشفاء و کشف کرب و دفع بلا می برند. (۲)

١-فرسان الهيجاء، ج٢، ص٢٧٣، به نقل از كتاب روضة الأحباب.
 ٢-روضة الشهداء، ص ٣٤٨.



### باب چہاردھم

## در بیان گریستن و عزاداری صاحبان ادیان و کفّار بر أن جناب

بدانکه مصیبت حضرت امام حسین علی به قدری عظیم و بزرگ است که در جمیع عوالم امکانیّه تأثیر بسزایی داشته و دارد، به نحوی که دوست و دشمن تکویناً و تشریعاً از دیدن و شنیدن آن متألّم و متحسر در بکاء و ابکاء و حزن واندوه و عظمت عزاداری ظاهراً و باطناً از خود آثارها نشان داده و خواهند داد، «لقد جلّت و عظمت مصیبته علی جمیع أهل السّموات و الأرض».

گر چشم روزگار بر او فاش میگریست خون میگذشت از سر ایوان کربلا

## مرثیه امام شافعی در عزای حسین علا

امام شافعی که یکی از رؤسای جمات عامه و اهل سنت است چنین گفته:

تاوب عنى و الفؤاد كئيب و أرَّق عينى فالرقاد غريب اندوه من باز گرديد و دل من محزونست و چشم من ضعيف شد و خواب از آن دور شد.

و ممّا نفی جسمی و شیّب لُمّتی تساریف ایّام لهن خطوب و از چیزهایی که تن مراکاهیده و موهایم را سفید کرد، گردش روزهایی است که برای آنها امر بزرگی پیش آورده شده.

فمن مبلغ عنّی حسین رسالة و إن كرهتها أنفس و قلوب پس كیست كه از من پیغامی به حسین برساند، اگر نفسها و دلها مكروه خاطرشان باشد.

قتيلا بـلا جـرم كأنَّ قـميصه صبيغ بماء الارجوان خضيب



در حالتی که بدون گناهی کشته شده، به نحوی که گویا پیراهن او به آب ارغوان رنگ شده.

فللسيف إعوال و للرّمح رنّة و للخيل من بعد الصّهيل نحيب پس براى شمشير، فريادها و براى نيزه، نالهها و براى اسب، پس از شيحه زدن ضجه ها است.

تــزلزلت الدّنيا لآلِ محمّد و كاد لهم صمّ الجبال تذوب دنيا براى آل محمّد مـتزلزل شـد و نـزديك شـدكـه بـراى ايشـان كوههاى سخت آب شود.

و غارت نجوم و اقشعرت كواكب و همتًك أستار و شق جيوب و ستاره ها فرو رفت و به لزره در آمد و پرده ها پاره شد و گريبان ها چاك زده شد.

یُصَلِّیٰ علی المبعوث من آل هاشم و یُسغزیٰ بسنوه إن ذا لعسجیب بر مبعوث از آلهاشم ـ یعنی: محمد تَبَیِّیْ ـ صعلوات فرستاده میشود و با فرزندان او جنگ کرده میشود. این بسیار عجب آور است.

لئن كان ذنبى حبّ آل محمّد فذٰلك ذنب لست منه أتوب اگر گناه من دوست داشتن من است آل محمّد را، پس آن گناهى است كه من از آن توبه نمىكنم.

هم شفعائی یوم حشری و موقفی إذا ما بدت للناظرین خطوب ایشانند شفیعهای من در روزی که حشر من و محل توقف من است زمانی است که ظاهر می شود بر بینندگان بازگشت به محشر. (۱)

نکتهٔ قابل توجه: بدانکه عزاداری و گریستن و گریانیدن و به گریه وادار کردن در مصیبت حضرت سیدالشهداء \_ارواحنا و ارواح العالمین له الفداء \_امر تازه و بدعتی در دین مقدس اسلام نیست، چنانچه بعضی از بی خبران پنداشته اند و از روی

١- بحار الأنوار، ج ٤٥، ص ٢٥٣؛ ملحقات احقاق الحق، ج ٣٣، ص ٧٥٩.



بی خبری یا خدای نخواسته از راه عناد و دشمنی به بیانات سخیفه و ادراکات واهیه خود، یا به تلقین بیگانگان و تقلید از ایشان، کورکورانه اذهان ساده ضعفاء از اهل ایمان، یعنی شیعیان و دوستان آل محمد ـ صلوات الله علیهم ـ را به هواهای نفسانیه و شهوات شیطانیه خود مغشوش می نمایند و از پیروی راه حق و صواب می لغزانند و روشن فکری را به خود می بندند و بر راهروان راه ایمان و دین خورده گیری می کنند و طعنها می زنند و به اسم دین و ایمان رکن اعظم ایمان، که تولی و تبری است و قوام دین و ایمان بسته به آن است ـ به حکم کتاب و سنت و عقل ـ از آن چشم پوشی کرده، و خود را مؤمن و مسلمان می دانند. خدای تعالی درباره این گونه اشخاص فرموده:

﴿ وَ إِذَا لَقُوا الَّذِينَ ٰامَنُوا قَالُوا اَمَنَٰا وَ إِذَا خَلَوْا إِلَىٰ شَيَاطِينِهِمْ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِءُونَ، اللهُ يَسْتَهْزِئُ بِهِمْ وَ يَمُدُّهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ﴾ (١).

عزاداری شیعیان در زمان معزّالدوله دیلمی و سلطان سنجر

شیخ عمر بن الوردي در تاریخ خود گفته است که: در سال سیصدو پنجاهودو

١-سوره بقره، آيه ١٥ - ١٤.



هجری قمری معزّ الدوله دیلمی فرمان داد به نوحه گری و لطمه بر سر و صورت و سینه زدن و برای زنها به مو پریشان کردن و روهای خود را سیاه کردن بر حسین الله و زبانها عاجز بود از منع کردن آن، زیراکه سلطان طرفدار شیعیان بود. (۱)

و در کتب تواریخ آوردهاند که: در سال سیصدو سی و پنج معزّ الدوله اهل بغداد را الزام نمود، تا ماتم حسین را بر پا داشتند و درها را بستند و طبّاخان را از پختن طعامها منع نمود. زنان را فرمان داد تا رویهای خود را بخراشند و مویهای خود را پریشان کنند [و] لطمه زنان و ندبه کنان روز به شام آورند. (۲)

و در تایخ نگارستان است که: در آن سال بر حسب فرمان معزّ الدوله بـر درهـای مساجد بغداد این کلمات را رقم کنند و کردند:

«لعن الله معاویة بن ابی سفیان و من غصب فاطمة فدكاً و منع ان یدفن الحسن عند قبر جدّه، و من نفی اباذر الغفاری، و من اخرج العباس عن الشوری». (٣)

ترجمه آن این است: خدا لعنت کند معاویة بن ابی سفیان و کسی را که غصب کرد فدک فاطمه را، و کسی که مانع شد از دفن کردن حسن در نزد قبر جدیش، و کسی که اباذر غفاری را نفی بلد کرد، و کسی که عباس را از شوری بیرون کرد. (۴)

و از جمله سلاطین که در بلند کردن شعار تشیّع، کوشش و جِد و جهد تمام داشت، سلطان سنجر پسر سلطان ملکشاه بود، و شیعه شدن از این راه بود که پس از فوت پدرش چون بر تخت سلطنت و جهان داری نشست، به حکیم سنائی نوشت که مذهب اهل سنّت حق است یا مذهب شیعه و خلفاء ثلاثه به حقّند یا ائمه اثنی عشر؟ حکیم ـعلیه الرحمه ـقصیدهای گفت و برای او فرستاد که بعضی از آن

١- نفس المهموم، ص٢٢۶ به نقل از تاريخ عمر بن الوردي.

٢\_الكامل في التاريخ، ج ٨ ص ٥٤٤؛ روضة الشهداء، ص٤٠٥.

٣ مستدرك سفينة البحار، ج٥، ص٢٣٥. ٢ تاريخ نگارستان، ص١٢٤.

این است:

جز كتاب الله سنت ز احمد مرسل نماند

یادگاری کو توان تا روز محشر داشتن

از گذشت مصطفی ختم رسل چون مرتضی

عالم دين را نشايد كس معمر داشتن

از پی سلطان ملک شه چون نمی دانی روا

تاج و تخت پادشاهی جز که سنجر داشتن

از پس سلطان دین پس چون روا دارد خرد

حــق زهــرا بــردن و ديــن پــيمبر داشـتن

مر مرا باری نکو ناید ز روی اعتقاد

جز على و عترتش محراب و منبر داشتن

آنکے او را بر علی دارد مقدّم بی سخن

نیست او را در دو گیتی قدر قنبر داشتن

سلطان از نوشتن حکیم، هدایت یافته، خود را در جرگه غلامان و موالیان امیرالمؤمنین علی درآورد و شیعه در زمان او مرفه الحال بودند. و مشهور است که گنبد مبارک ثامن الائمه علی بن موسی الرضا علی را در زمان سلطنت آن پادشاه به امر و فرمان او ساخته شده است و تا به حال باقی است. (۱)

و در كتاب مجالس المؤمنين است كه: گنبد مبارك أن حضرت از آثار شرف الدّين ابو طاهر قمّي است كه وزير سلطان سنجر بود. (٢)

### شیعه در زمان سَبُكتَكین و عمرو بن لیث

و صاحب كتاب زينة المجالس حكايت كرده است كه: كامل جامع التواريخ گويد كه: سلطان محمود سبكتكين، گنبد امام هُمام حضرت امام رضا را خراب كرد و

۱\_ تاریخ نگارستان، ص ۱۲۶.

٢\_مجالس المؤمنين، ج ١، ص ١١٥؛ بحارالأنوار، ج ٤٨، ص ٣٢٥.



مردمان طوس [و] زائرین آن حضرت را از زیارت منع کردند و شیعه ممنوع نشده به پنهانی به زیارت آن حضرت مشرف می شدند، تا شبی سلطان محمود، حضرت اسدالله الغالب امیرمؤمنان علی بن ابی طالب علی را در خواب دید که اشاره به آن گنبد خراب کرده، فرمود: تاکی چنین خواهد بود؟ علی الصباح، سلطان معماران را طلبید و به طوس فرستاد تا عمارتی که اکنون بر سر قبر منور است بنا نهاده، به اتمام رسانید و بعد از آن سلطان محمود شیعه شد؛ شیعه اثنی عشری و در احترام شیعه سعی و اهتمام می نمود. (۱)

و نیز از پادشاهان، یعقوب لیث شیعه اثنی عشری بود، و پس از او پادشاهی در سلسله عمرولیث، برادر یعقوب لیث بود و سرداران او همه شیعه بودند و به نحوی در تشیّع غلق داشت که اگر نام ناصبی ای در نزد او می بردند، در حال به سیاست او امر می کرد و مشهور است که عمرو لیث روزی سان لشکر دید و مقرّر داشت که امیری و سرداری که هزار مرد مکمّل و مسلّح بر او عرضه دارد و به او عطا فرماید.

چون از سان لشکر فارغ شد، یکصد و بیست گرز طلابه سرداران داده بودند.
همین که عدد و شماره لشکر خود را یافت، خود را از اسب به زیر انداخت و سر به
سجده نهاد و روی به خاک می مالید و گریه می کرد. پس از مدّتی که سر از سجده
برداشت ندیمی از ندیمان که در حضور او گستاخ بود و راه سخن گفتن داشت، پیش
آمد و عرض کرد که: ای پادشاه! کسی را که این خدم و حشم و لشکر باشد، کارها را
ساخته و مهمات را پرداخته داند، باید نگرید و بگریاند و بخندد و نخنداند. سبب
این گریه و زاری و این اندوه و پریشانی چیست؟

عمرو لیث فرمود: چون لشکر خود را به صد و بیست هزار دیدم واقعه هائله کربلا به خاطرم رسید و حسرت بردم و آرزو کردم که ای کاش که آن روز با این لشکر در آن صحرا بودم تا دمار از کفّار و فجّار بر می آوردم یا خود نیز جانم را فدا می کردم و به درجات عالیّه فائز می گشتم. پس از زمانی در وقت موعود اجلش رسید.

او را در خواب دیدند که تاجی مکلّل بر سر و کـمربندی مـرضّع بـر کـمر دارد.

١\_بحارالأنوار، ج ٤٨، ص٣٢٥ به نقل از كامل ابن اثير.



حوران پیشاپیش و غلامان از چپ و راست او. از وی پرسیدند که: این مرتبه و منزلت را و این شأن و شوکت را از چه چیز یافتی؟ گفت: خدای متعال خصمانم را از من خوشنود و راضی گردانید و گناهان مرا آمرزید، به سبب آن روزی که عرض لشکر در پیشگاه خود نمودم، آرزو کردم و نیت کردم معاونت و یاری حضرت سیدالشهداء علی را، در این بیچاره گی دستگیر من شد. (۱)

### عزاداری اهل ماچین و شیعیان مصری

عالم جلیل میرسیّدعلی یزدی در کتاب وسائل مظفری چنین گفته است که:
فاضل جلیل معاصر نبیل در کتاب خصائص الحسینی گوید که: حکایت کرد برای من
بعض از کسانی که محل و ثوق بود، که در بعضی از شهرهای ماچین، طایفه ای از
شیعه هستند که در روز عاشورا به کیفیّت مخصوصی در لطمه زدن بر خود و سینه
زدن در حال مرور کردن رفتار میکنند و میگویند که: نهری را حفر میکنند و پر از
هیزم می نمایند و آن را آتش می زنند و به همان حالی که سینه می زنند مکرّر در میان
آتش عبور میکنند و میگویند که: ما حرارات آتش را احساس نمیکنیم، و بسا در
عزاداری خود را به مهلکه ها و صدماتی می اندازند و هر قدر ایشان را نهی و
ممانعت کنند و بگویند به آنها که این عملی که می کنند حرام است، با کمال
دینداری و تقیّدی که به شرع دارند هیچ تو جهی نمی کنند و ملتفت به کلام گویندگان
نمی شوند، به نحوی که در آن حال گویا از خود خبری ندارند و از عشق حسینی از

وگذشته از اقدامات جانی هزاراها بس هزارها در هر سال و هر ماه، بلکه در هر روز صرف عزاداری میکنند، و کسانی که مال را از جان خود عزیزتر و بیشتر آن را حفظ مینمایند و به تمام اسباب جرو ثقیل در همی از کیسه ایشان بیرون می آید، در صرف در عزاداری بی اختیارند و در سال مبالغی خطیر باکمال شوق و میل در ایس مصرف صرف مینمایند، و به قدری اهتمام و سعی و کوشش دارند و ایس عبادت

١- زينة المجالس، ص ٢٢٢.



بزرگ را عادت خود قرار داده اند که صرف در تعزیه را از مخارج مهمه لازمه بلکه اهم و الزم مخارج سالیانه خود می دانند، و از آنجا که خدای تعالی هر چه را که خواهد، اسباب آن را فراهم می کند، در مقابل سلاطین جور و خلفاء ظلم که به کمال اهتمام و تشدید و نهایت ابرام و تأکید ممانعت و مزاحمت را بر آنها روا می داشتند، بلکه جداً در مقام محو آثار و نام آن بزرگوار بودند و این را منتهای آرزوی خود می دانستند و در انجام مرام و تحصیل مقصود در هر عصر و زمان تلاش و سعی بلیغ و به اندازه وسع جد و جهد می نمودند، خداوند متعال جمعی را که به طیب ولادت و حسن فطرت و کمال همت و جمال سجیت، مخصوص داشته بود به سلطنت و حسن فطرت و عظمت صوری امتیاز داد و در برابر آن نفوس خبیثه و ذوات ظاهری و حشمت و عظمت صوری امتیاز داد و در برابر آن نفوس خبیثه و ذوات شقیّه، ایشان را بلند و سرفراز فرمود، تا به مساعدت اسباب ظاهریّه و ارتفاع موانع قهریّه، شیعیان و دوستان و غلامان این خاندان آسوده و فارغالبال به اظهار شئون جان نثاری و اعلاء مراتب سوگواری قیام و اقدام نمایند.

و نخست بروز این سعادت عظمیٰ و ظهور این کرامت کبریٰ، از ملوک و سلاطین فاطمیّه شد که شیعیان مصر و نواحی آن را مطلق العنان، در اقامه و اشاعه عزاداری و نوحه سرایی نمودند و خود را هم ناله و هم آواز ایشان می داشتند. ایّام عاشورا ایّام حزن و اندوه قرار دادند، بازارها را تعطیل می نمودند [و] به بستن دکاکین و فروشگاه ها فرمان می دادند. خیرات و مبرّات می کردند و اقامت مراسم عزا را هیچ دقیقه ای مهمل نمی گذار دند. خصوصات المعزّلدین الله، که جدّی کامل و جهدی شامل در اشاعه و انتشارات آن اظهار می داشت و در سلطنت او در سال سیصد و شصت هجری، روز عاشورا جماعت شیعه مذهب، انبوهی زیاد و عددی عظیم فراهم شد، ه بر سر قبر کلثوم و نفیسه که از سادات فاطمی بودند، حاضر گشته و از رخال و فرسان مغرب با ایشان هم داستان شده، به ناله و ندبه و گریه پرداختند و رخال و فرسان مغرب با ایشان هم داستان شده، به ناله و ندبه و گریه پرداختند و قتله آن حضرت را لعن فرستادند و به سبّ و شتم یاد می کردند و کوچه ها و فروشگاه ها را می بستند و هر کس را که در آن روز همراهی نمی کرد بد می گفتند. و المعزّلدین الله کمال حمایت و همراهی را می نمود و از وقتی که سر مقدّس منور



حضرت امام حسین طلع از عسقلان به قاهره مصر تحویل دادند -بنابر آنچه جمعی از مور خین نوشته اند و در بعض کتب اخبار، مثل کتاب عوالم و غیر آن بدان اشارتی کرده اند ـ اقامه رسوم عزاداری در آن بلده قاهره بیشتر و زیادتر شد.

هر چند در خصوص سر مطهّر اختلافی عظیم در اخبار و اقوال اهل آثار هست، بعضی را اعتقاد این است: در زمان بنی العبّاس آن سر مبارک را از شام به عسقلان بردند، چندی در مشهد عسقلان مدفون بود تا در شهر شعبان سال چهارصد و نود و یک هجری، افضل بن امیرالجیوش با لشکری شایسته آهنگ بیت المقدّس کرد و آن اراضی را از روی قهر و غلبه تسخیر نمود. و او به شهر عسقلان آمد، که ثغر مسلمانان بود. از افرنج و از بیم غلبه کفّار، مدفن سر مبارک را نبش نمود و آن سر منور را بیرون آورد. عطر و غالیه زیاد بر آن نثار کرد و در سبدی یا صندوقی جای داد و مشهد نیکو برای آن بنا نمود، و چون پرداخته گشت، خود آن رأس شریف را بر سینه نهاده و پیاده طی مسافت کرده، به مقبره آورد و به خاک سپرد.

گفته اند که: چون از مشهد الرأس قدیم به قبه تازه حمل نمودند، هنوز خون تازه داشت و بوی مشک از آن ساطع بود. و در روز یکشنبه هشتم جمادی الآخره سال پانصد و چهل و هشت هجری، آن سر مبارک را به قاهره مصر آوردند. نخست در کافور نهادند و از آنجا در سرداب جای دادند، و مردمان چون در برابر قبر عبور می نمودند، زمین را بوسه می زدند و در هر روز عاشورا در برابر آن قبر شریف، شترهای بسیار نحر می کردند، و گاو و گوسفند بی شمار ذبح می نمودند و به بلند ترین صدا نوحه و ناله می کردند و هم آواز می گریستند و قاتلان حسین را لعن می کردند و سبّ و شتم می نمودند، و این قاعده مستمر بود تا دولت بنی فاطمه به نهایت رسید.

و در ایّام افضلیّه در روز عاشورا مسجد حسینی را سرتاسر حصیر میگسترانیدند و گاهی حصیر را نیز واژگونه می فکندند و ملک فضل در صدر مجلس جای میگرفت و قاضی و داعی در یمین و یسارش جلوس میکردند و قرّاء نوبت به نوبت قرائت مینمودند و شعراء از مراثیای که در شهادت و مظلومیّت حضرت



سیدالشهداء انشاء کرده بودند، انشاد می کردند و مردم بانگ صیحه و نوحه بلند می نمودند، و سفرهای از چرم می گستردند، چندان که هزار کس را بس باشد، و به قانون سوگواران از گرده جوین و نانهای گوناگون و عدس و ملوحات و مُحلات و امثال آن میل می کردند و هنگام زوال آفتاب آن جماعت با ناله و عویل به میان قاهره می رفتند، بازارها و دکاکین را معطّل می گذاشتند، تا وقت شام می رسید.

و در ممالک وسیعه ایران، اول نشر و شیوع این عبادت عظمی، دوران سعادت اقتران سلطان عظیم الشأن، معزّالدُوله ابیالحسین بن ابی شجاع شد که در اعلان کلمه حق و اعلاء نور توحید اجتهادی بلیغ داشت.

## گریه اهل کتاب و کفّار

عالم جلیل و فاضل نبیل مرحوم حاج ملا صالح قزوینی در کتاب خود مفتاح البکاء نقل کرده است از محمّد بن احمد دراری که او از کتاب فوادح الحسینیّه نقل نموده که گفته است: روایت کرده اند جمعی از ثقات از شیخ ابی سعید شامی که گفت: با گروهی از لئام بودم، و آنها کسانی بودند که سر مقدّس ابی عبدالله الحسین الجه را با اسیران به دمشق می بردند، تا اینکه گفت: رسید به دیر نصاری. پس شمر و یارانش بر در دیر توقف کردند و او به صدای بلند فریاد کرد و اهل دیر را خطاب کرد. کشیش آمد به نزد ایشان. چون لشکر را دید گفت: شما کیستید و چه می خواهید؟ شمر گفت: ما از سپاهیان عبیدالله بنزیاد هستیم و از عراق به شام می رویم. کشیش گفت: غرض شما چیست؟ شمر گفت: شخصی در عراق یاغی و گمراه شده و بر یزید خروج کرد و یزید سپاه عظیمی را جمع کرد و آنها را فرستاد تا او سپاهش را کشتند، و این است سرهای ایشان و این است زنان ایشان که اسیر شده اند.

(راوی گفت): پس کشیش نگاهی به سر حسین الله کرد. دید نور از او ساطع است که درخشنده و در تابش است که به آسمان ملحق شده. هیبتی از آن سر در دل کشیش جاگرفت و گفت: دیر ما گنجایش سپاه شما را ندارد، سر و اسیران را داخل

دیر کنید و خودتان در اطراف دیر محیط باشید که اگر دشمنی به شما روی آورد با آنها قتال کنید و اضطراب سرها و اسیران را نداشته باشید. سخن کشیش را پسندیدند و تحسین کردند سخن کشیش صاحب دیر را. گفتند: این خوب رأی است. پس کشیش خواست سر شریف را ببیند، هنگامی که آن را در نزد او گذاردند و آن سر در صندوقی بود که بر آن قفل زده بودند، و زنها و حضرت زین العابدین را داخل دیر کردند و در جایی که سزاوار بود جای دادند و کشیش در دور و اطراف خانهای که در آنجای گرفتند، نگاه می کرد و از روزنه آن خانه به جایی که صندوق بود نگریست دید نوری تابان است و سقف خانه شکافته شد و تخت بزرگی فرود آمد که از اطراف آن نور بالا می رفت، و زنی را که نیکو تر از حور بود در بالای آن تخت نشسته دید. در آن حال بناگاه شخصی فریاد کرد که راه دهید و نگاه نکنید، که در آنگاه زنانی از آن خانه بیرون آمدند که آنها حوّا و صفیّه و ساره و راحیل مادر یوسف و مادر موسی، و آسیه و مریم و زنان پیغمبر تیگیش بودند.

(راوی گفت): سر را از صندوق بیرون آوردند و هر یک از آن زنها آن را بوسیدند. چون نوبت به فاطمه زهرا رسید، صاحب دیر غش کرد و دیگر به چشم نگاه نمی کرد، زیرا که دیگر نمی دید، امّا صدای و سخن را می شنید که گوینده ای می گوید: سلام بر تو ای کشته شده مادر! ای مظلوم مادر! سلام بر تو ای شهید مادر! سلام بر تو ای روح مادر! هم و غمی بر تو وارد نشود، زیرا که زود باشد که خدا از من و از تو فرج خواهد کرد و برای من خون تو را خواهد گرفت.

چون صاحب دیر این سخن را شنید و صدای گریه زنها را استماع کرد، گریست و از شدّت گریستن مدهوش شد و بر رو در افتاد و غش کرد. چون به هوش آمد، در صندوق را گشود و سر را بیرون آورد و با کافور و مشک و زعفران شستشو داد و آن را در پیش روی خود گذارد و به آن نگاه می کردو می گریست و می گفت: ای سر کرده سرکردگان بنی آدم! ای بزرگ و گرامی داشته شده همه عالم! گمان می کنم که تو از کسانی هستی که خدا آنها را در تورات و انجیل مدح فرموده. و تو آن کسی هستی که خدا فضل تأویل را به تو عطا فرموده، زیرا که خاتونهای دنیا و آخرت بر تو گریه و



ندبه می کنند. من می خواهم که تو را بشناسم به نام و صفاتی که داری. پس سر مبارک به تکلم در آمد و فرموده: منم مظلوم ستمدیده! منم به ناحق کشته شده! منم غمدیده! منم بلا واندوه کشیده! منم که از روی ظلم کشته شده ام!

کشیش گفت که: ای سر تو را به خدا سوگند زیادتر کن برای من بیان را

فرمود: اگر نام و نسب مرا میخواهی، منم فرزند محمّد مصطفی، منم فرزند علی مرتضی، منم فرزند علی مرتضی، منم فرزند غاطمه زهرا، منم فرزند خدیجه کبری، منم فرزند عروة الوثقی، منم شهید کربلا، منم کشته شده در کربلا، منم مظلوم کربلا، منم تشنه کربلا، منم هتک حرمت شده کربلا.

چون کشیش این کلمات را از سر بریده شنید، شاگردهای خود را جمع کرد و حکایت را بر ایشان گفت و آنها هفتاد نفر مرد بودند. صداها را به ضجه و شیون و گریه بلند کردند و عمّامهها را از سر افکندند و گریبانها چاک زدند و نزد حضرت زین العابدین بی آمدند و زنّارهای خود را پاره کردند و ناقوسها را شکستند و از کارهای یهود و نصاری اجتناب کردند و به دست آن حضرت مسلمان شدند و گفتند: ای پسر رسول خدا! فرمان ده تا این گروه کافر را بیرون کنیم و آنها را بکشیم و دلهای خود را جلا دهیم و خود را راحت کنیم و خون خود را بگیریم. پس امام بی فرمود: نکنید این کار را. زیرا که نزدیک است که خدا انتقام می کشد از ایشان و آنها را می گیرد، نحوه گرفتن غلبه کننده صاحب قدرت. (۱)

در کتاب عوالم از بعضی از کتب معتبره نقل نموده که روایت کرده است راوی: زمانی که سر مطهّر را به شام میبردند، در شبی از شبها، نزد مرد یهودی ای منزل کردند. گروه شقاوت پیشه ای که سر مقدّس را حفاظت می نمودند، به شرب خمر مشغول شدند. چون مست شدند، در حال مستی به آن مرد یهودی گفتند که: سر حضرت حسین به آن مرد یهودی گفت: خواهش دارم که آن سر را به من بنمایید. آنها اشاره کردند که در آن صندوق است.

يهو دي متوجّه أن صندوق شد. ديد كه از صندوق نور بالا ميرود به جانب

١-مدينة المعاجز، ج٢، ص١٢٤؛ معالى السبطين، ج٢، ص١٣٧.

آسمان. تعجّب کرد و از آنها خواست که به طور امانت سر مطهر را به او بسپارند، سر را به او دادند. چون آن سر مطهر را گرفت، کأنّه او را شناخت. به او عرض کرد: مرا در نزد جد بزرگوار خود شفاعت فرما. خدای تعالی سر را به تکلّم در آورد. فرمود: ای یهودی! شفاعت من مخصوص امّت مرحومه است و تبو از ایشان نیستی. یهودی چون این سخن را شنید، خویشان خود را جمع کرد و آن سر منور را در طشتی گذارد و به گلاب شستشو داد و کافور و مشک و عنبر بر آن پاشید. آنگاه رو کرد به اولاد و خویشان خود و گفت: همانا این سر مطهر پسر دختر محمّد مصطفی است.

پس از آن گفت: چقدر حسرت دارم که زمان جد بزرگوارت را درک نکردم تا به این سعادت فائز گردم و به شرف اسلام مشرّف شوم و در رکاب تو مجاهده کنم. الحال مسلمان می شوم. مرا شفاعت کن. زهی تأسّف و حرمان که در ایّام زندگانی حضر تت تو را زیارت نکردم تا به دست تو مسلمان شوم و با تو در رکابت جهاد کنم. پس به قدرت کامله الهیّه آن سر نورانی مطهّر به سخن در آمد و سه مرتبه فرمود: اگر مسلمان شوی تو را شفاعت می کنم و ساکت شد. پس آن مرد یهودی و کسانش به شرف اسلام مشرّف شدند. (۱)

عکامه دربندی ـ علیه الرحمه ـ در اسرار الشهاده مرسلاً از شعبی روایت کرده که:
ابن زیاد ـ لعنه الله ـ فرمان داد که سر مطهّر را با قواره کنند و از مشک و کافور پر کنند.
پس آن را با خولی لعین و پانصد سوار و پیاده به سوی یزید پلید ـ علیه لعائن الله ـ فرستاد. پس از جادّه بزرگ حرکت کردند تا اینکه به نزدیک تکریت رسیدند و نامهای نوشتند به حاکم تکریت که ملاقات، ما را بپذیر که با ما است سر خارجی که به سوی یزید می بریم. پس مردی نصرانی ای از اهل تکریت به آنها خبر داد که: ای گروه برای خدا مراقب حال خودتان باشید. (۲)

و نیز در همان کتاب از ابی مخنف نقل کرده که: چون عدّه سپاه رو سیاه، در رفتن به سوی شام، سرها و اسراء را از بعلبک گذرانیدند، شبانگاه در جنب صومعه راهبی

١-بحار الأنوار، ج ٢٥، ص ١٧٢؛ عوالم العلوم، ج ١٧، ص ٤١٧.
 ٢-احقاق الحق، ج ١١، ص ٥٨٨؛ اسرار الشهادة، ج ٣، ص ٣٠٠.



فرود آمدند و سر مقدّس را در ظلمت شب، در جنب صومعه بر بالای نیزه قرار دادند. چون تیره گی شب فرو گرفت، راهب صدایی شنید، مانند صدای رعد، و صدای تسبیح و تقدیس شنید و نظر کرد، نورهای ساطعی را دید و به آنها مأنوس شد و سر خود را از صومعه بیرون کرد، نگاهش بر سر مطهّر افتاد که نور از آن ساطع بود که به عنان آسمان رسیده بود، و نگاه می کرد دید در آسمان باز شد و ملائکه صف در صف فرود می آیند و می گویند: «السلام علیک یا ابا عبدالله». پس راهب جزع کرد، جزع شدیدی. چون شب صبح شد و لشکر خواستند حرکت کنند، راهب مشرف بر ایشان شد و ندا کرد، و گفت: کیست رئیس این قوم؟ گفتند: خولی بن یزید اصبحی است علیه لعنة الله دراهب گفت: با خود چه چیز همراه دارید؟ گفتند: سر خارجی ای که در زمین عراق خروج کرده و ابن زیاد ملعون او راکشت.

راهب گفت: او چه نام داشت؟ گفت: نام او حسین بن علی بن ابی طالب و مادر او فاطمه زهراء و جد او محمد مصطفی - صلوات الله علیهم - بود. راهب گفت: خدا شما را هلاک کند و آنچه و آن کسی که در طاعت او عمل کرده اید. هر آینه راست شد خبرهایی که در گفته های ایشان رسیده که گفته اند: زمانی که کشته شود این مرد، آسمان خون تازه می بارد و این نخواهد بود مگر در کشتن پیغمبری یا وصی پیغمبری. پس گفت: می خواهم یک ساعت این سر را به من بدهید. من آن را به شما بر می گردانم. خولی ملعون گفت: آن را ظاهر نمی کنم مگر نزد یزید بن معاویه بدره ای که در آن ده هزار مثقال باشد. راهب گفت: حقدر جایزه به تو می دهد؟ گفت: بدره ای که در آن ده هزار مثقال باشد. راهب گفت: من چنین بدره را به تو می دهم. گفت: آن را حاضر کن. راهب در همها را حاضر کرد نزد ایشان، آنگاه سر را به راهب دادند، در حالی که بالای نیزه بود.

پس راهب آن را بوسید و گریه کرد و گفت: به خدا سوگند بر من دشوار است یا اباعبدالله هر گاه ملاقات کنم جدّت محمّد مصطفی را در حالتی که با تو مواسات نکرده باشم! یا اباعبدالله برای من گواهی ده که من شهادت می دهم به اینکه نیست خدایی مگر خدای یگانهای که شریک ندارد و گواهی می دهم که محمّد بنده و



فرستاده او است و اینکه علی ولئ خدا است. پس سر را رد کرد به ایشان. پس از آن چون خواستند درهمها را تقسیم کنند، دیدند همه خزف ـ یعنی: گل کوزه ـ شده که بر آنها نوشته شده: ﴿ وَ سَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَى مُنْقَلَب يَنْقَلِيُون ﴾. (١)

پس خولی ملعون به اصحاب خود گفت که: این خبر را کتمان کنید. ای وای بر شما از این هلاکتی که برای شما است در میان مردمان. سهل گفت: پس هاتفی ندا در داد و این اشعار را خواند: (شعر)

أترجوا أمّة قتلت حسيناً شفاعة جدّه يوم الحساب و قد غضبوا الاله و خالفوه و لم يخشوه في يوم المثاب ألا لعين الأله بيني زياد و أسكنهم جهنّم في العذاب يعنى: آيا اميدوار است امتى كه حسين راكشته شفاعت جدّ او را در روز قيامت و حال آنكه به غضب در آوردهاند خدا را و مخالفت او را نمودهاند و نترسيدند از روز بازگشت. آگاه باشيد كه خدا لعنت كرده است پسران زياد را، و ساكن مي گرداند ايشان را در جهنّم، در عذاب. چون آن قوم شقاوت سير اين اشعار را شنيدند دهشت زده كوشش كردند در رفتن تا خود را به دمشق رساندند.

# قيام دُرّه الصدف و دختران انصار و حمير

و نیز علاّمه دربندی \_اعلی الله مقامه \_در مجلس بیست و چهارم کتاب اسرار الشهاده فرموده است در بیان آنچه که تعلّق دارد به آنچه که زمان اسارت اهل بیت از کوفه به شام در حلب واقع شده از مقتل کبیر ابی مخنف بنا به حکایت جمعی که آن کتاب را دیده اند از ایشان نقل فرموده که، ظاهر ترجمه آن این است که: چون سی هزار نفر از اهل موصل هم قسم شدند که خولی ملعون و اصحاب او را که حامل اسیران بودند به موصل راه ندهند، پس از آنکه اطّلاع یافتند که آنها نزدیک موصل

۱ ـ سوره شعراء، آیه ۲۲۷. ۲ ـ مقتل ابی مخنف، ص ۲۲۱؛ اسرار الشهادة، ج ۳، ص ۳۱۲.



رسیدهاند و خولی و همراهانش از این معنی خبردار شدند، داخل شهر نشدند. به تلَ عفرا رفتند و از آنجا به عین الورد راه پیمودند و نامهای به صاحب حلب نـوشتند كه ملاقات ما را بيذير كه با ما است سر خارجي.

چون این نامه به او رسید، عبدالله بن عمر انصاری از آن خبر دار شد و عظیم به نظرش آمد و بسیار گریست و حزن و اندوه وی تازه شد. برای اینکه در زمان رسول خدا سَرِيْكُ مديه هايي كه با خود مي برد در عهد أن حضرت، حسنين المناه از وي جدا نمی شدند و پس از آنکه حضرت حسن الله را زهر دادند و از دار دنیا رحلت فرمود، در منزل خود صورت قبری ساخت و آن را به حریر و دیباج زینت کرد و کنار آن مینشست و برای حسن ندبه میکرد و مرثیه میخواند و میگریست در هر صبح و شامی، تا اینکه خبر قتل حسین الله و حمل کردن سر مطهر او را برای یزید و رسیدن آن به حلب شنید. وارد خانه شد و مانند رعد صدا می کرد و به شدّت می گریست. دختری داشت به نام درّة الصدف. چون پدر را به این حال دید سبب آن را از او يرسيد. به يدر گفت: روزگار تو را محزون نكند و بر قوم تو غم و اندوهي غلبه نكند، حال خو د را به من خبر ده. يدر به او گفت: دخترك من! اهل شقاوت و نفاق كشتند حسین را و حرم او را اسیر کردند، و این گروه آنها را به نزد یزید لعین می برند. پس فرياد و گريه خود را به شدّت بلند كرد و گفت:

> قل العزاء و فاضت العينان قتلوا الحسين و سيرو النسائه

و بـليت بـالأرزاء و الأشجان حسرم الرسول بساير البلدان منعوه من ماء الفرات بكربلا وعدت عليه عصابة الشيطان سلبوا العمامة و القميص و رأسه قسراً يعلى فوق رأس سنان

یعنی: کم شد صبر و بردباری و سیل اشک از دو چشم جاری شد و مبتلا شدم به مصيبتها و حزنها. حسين راكشتند و زنهاي او راكه حرم پیغمبرند اسیر کردند و به سایر شهرها گردانیدند، و او را از آب فرات در کربلامنع کردند و جماعات شیطان صفت با او و بر او دشمنی کردند. عمّامه و پیراهن او را از او گرفتند و سرش را از روی

قهر و غلبه بالای نیزه زدند.

پس دختر او گفت: ای پدر! هیچ خیری در زندگی بعد از کشته شدن این راه نمایان نیست. به ذات خدا سوگند هر آینه کوشش می کنم، البته البته در خلاص کردن سر مطهّر و اسیران. و سر را می گیرم و در خانه خود و نزد خود دفن می کنم، اگر ممکن شد، و بر اهل زمین به این سبب افتخار می کنم. پس از خانه بیرون رفت در حالتی که در کوه ها و کوچه ها و اطراف حلب به صدای بلند شعار می داد و می گفت: ای وای بر شما! اسلام کشته شد. پس برگشت. داخل خانه شد و زِره پوشید و اِزار سیاه بر تن کرد و از خانه بیرون رفت و بیرون رفتند با او هفتاد نفر از دختران انصار و حمیر. همه آنها زره پوش و خُود (۱) بر سر. پیشرو آنها دختری بود که او را نائله می نامیدند [که] دختر بُکیر بن سعد انصاری بود. و شبانه حرکت کردند و شب را تا وقت طلوع آفتاب راه رفتند که دیدند از دور گرد و غباری بلند است و پرچمهایی بلند است و صدای بوقها در پیش روی سر شنیده می شود.

درةالصدف و آنهایی که با او بودند کمین کردند تا آنکه بعضی از آن قوم به آنها نزدیک شدند، به نحوی که صدای گریه زنها و کودکها و نوحه گری زنها را شنیدند. پس درّة الصدف و کسانی که با او بودند گریههای شدیدی کردند. درّة الصدف به همراهان خود گفت: رأی شما چیست؟ گفتند: رأی این است که صبر کنیم تا به ما نزدیک شوند ببینیم عدّه آنها چقدرند. پس تأمّل کردند تا آنکه پرچمها ظاهر شد. دیدند در زیر آنها مردانی هستند که صورتهای خود را با عمّامههاشان پوشانیده و شمشیرهای برهنه و نیزهها در دست دارند و کلاههای خُودشان می درخشید، و زِرههایشان ساطع بود و هر یک از آنها رجز میخواندند. پس درّة الصدف رو به همراهان کرد و گفت: رأی این است که از بعضی از قبائل عرب کمک بخواهیم و به این قوم حمله کنیم.

پس لشکر یزید لعین متوجّه حلب شدند، و از باب اربعین وارد شده و به میدان دلاً لها آمدند و سر مطهر را در آنجا نصب کردند که آن میدان از آن زمان تا امروز در

۱-کلاه فلزی که سربازان به هنگام جنگ بر سر میگذارند.

آنجا حاجتی روا نشده. پس شب را در آنجا ماندند و از آنجا برای قنسرین روانه شدند که آن شهر کوچکی بوده. چون اهل آن شهر آمدن آنها را احساس نمودند دروازه های شهر را بر روی آنها بستند. خولی لعین بر آنها بانگ زد که آیا شما تحت طاعت و فرمان نیستید؟ گفتند: آری، ولیکن اگر همه کوچک و بزرگ ماکشته شوند نمی گذاریم سر مطهّر حسین پسر دختر پیغمبر از میان شهر ما عبور کند. پس از آنجا کوچ کردند و داخل شهر نشدند و به جانب معرة النعمان رفتند. اهل آنجا استقبال کردند با شادی و سرور و درها را بر روی ایشان باز کردند و گوسفندهایی ذبح کردند و شب را در آنجا ماندند چون صبح شد به سوی کفرطاب کوچ کردند. اهل آنجا دروازه ها را بر رویشان باز کنند. گفتند: ماحب خراج شهر ما اذن نداده است که دروازه ها را بر رویشان باز کنند. گفتند: صاحب خراج شهر ما اذن نداده است که ما دِژها را باز کنیم. پس از آنجا هم کوچ کردند و داخل شهر نشدند.

این خبر به اهل شیزر رسید. اهل آنجا در مسجد جامع جمع شدند و هم قسم شدند که نگذارند آنها داخل شهر شوند برای عبور دادن سر حسین از میان شهرشان هر چند همه آنها کشته شوند و دروازه ها را بر روی ایشان بستند. خولی آنها را ملزم کرد که درها را باز کنند. چون اهل شهر چنین دیدند شمشیرهای خود را برهنه کردند و بر آنها حمله نمودند و از اصحاب خولی چهل نفر راکشتند، و از اهل شیزر نه نفر کشته شد. زد و خورد در میانشان به طول انجامید. ام کلثوم به پرسید که: این شهر چه نام دارد؟ گفتند: شیزر می نامند. فرمود: خدا گواراکند آب شما را و ارزان کند خواروبار شما را و رفع کند دستهای ستمکاران را از شما، و در اثر آن دعا تا امروز شناخته نشده است در آن شهر غیر از عدل و آسایش.

پس آن قوم شقاوت سیر از آنجاکوچ کردند به سوی حماة و رسّتین و نوشتند به صاحب حمص که: استقبال کن ما را. پس اهل آنجا بیرون آمدند با پرچمها و بوقها و استقبال کردند سر را و داخل شهر حمص شدند.

و امّا درّة الصّدف و دخترانی که با او بودند، چون عازم یاری خواستن و کمک گرفتن شدند، رفتند به طلب دختران قبیله های عرب و جدّیت کردند در رفتن تـا رسیدند به قبیله بَجِلّه. در آنجا صدای گریه و ناله و شیون و حزن و اندوه زیاد شنیدند. در و الصدف گفت: گمان می کنم که این جماعت از موالی و دوستان علی بن ابی طالب باشند. چون شنیده اند که سر را می آورند حزن و اندوهشان تازه شده. شتر چرانی را دیدند که بلند بلند گریه می کند. در و الصدف بر او سلام کرد و گفت: ای مرد! از کدام قبیله ای و این حزن و اندوه چیست؟ گفت: من از قبیله بنی دُیلًم. گفت: از آقایان کرام و شیرهای بزرگند. بزرگ شماکیست و مقدّم بر شماکدام است؟ گفت: ابوالاسود دُئلی است که مولای امیرالمؤمنین است. چون مولای ما کست: ابوالاسود دُئلی است که مولای امیرالمؤمنین است. چون مولای ما در سید و به او رسید که ما از حسین الله در کربلاکشته شد و خبر قتل او به یزید رسید و به او رسید که ما از دوستان او می باشیم، به طلب ما در آمد و ما نقل مکان کردیم از مکانی به مکان دیگری. چون سخن او به اینجا رسید در و الصدف گریه کرد با همراهانش. همه دیگری. چون سخن او به اینجا رسید در و انتها هم بیرون آمدند لطمه به صورت زنان با موهای پریشان فریاد وامحمداه واعلیّاه می زدند.

پس دُرَة الصّدف فریاد کشید و گفت: «هل من مجیر و هل من نصیر علی الاعداء» آیا فریاد رسی هست؟ آیا یاری کننده ای هست بر ضرر دشمنان؟ این سر حسین است که آن را به هدیه می برند به سوی یزید لعین. و ندبه می کرد برای حسین الله و زنهای قبیله هم با او هم صدا و هم ناله شدند که امیر ابوالاسود دئیلی وارد شد و پرسید: چه خبر شده؟ درّة الصدف گفت: ای امیر، من دختر عبدالله سیّده قوم خودم [هستم] که با دخترهای عموی خود و عشیره خودم قیام کردهایم که سر حسین را از این گروه لئام بگیریم. چون دیدم این گروه زیاد می باشند و شماره آنها زیاد است در طلب کمک و یاور آمدم و نیافتم تا اکنون که به دیبار شما آمدم و آن جماعت هم به شما نزدیک شدهاند. آیا در میان شما کسی ما را یباری می کند؟ پس ابوالاسود سر خود را به زیر انداخت و به فکر فرو رفت. در قالصدف به او گفت: گمان می کنم که تو هم با یزید بیعت کرده ای. پس ابوالاسود تکان شدید خورد که گویا می خواست بندهای استخوان هایش از هم جدا شود و این شعر را گفت:

أقول و ذاك من ألم و وجد أزال الله مسلك بسنى زياد



### و أبعدهم كما غدروا و خابوا كما بعدت ثمود و قــوم عــاد

میگویم: و آن انقلاب حال از درد و شادی هر دو است. خدا زایل کند ملک پسران زیاد را و دور کند ایشان را، همچنان که بی وفایی و عهد شکنی و خیانت کردند، همان طوری که دور شدند قوم عاد و ثمود از رحمت خدا.

## مقاتله دُرّة الصدف وحنظله با قوم ملاعين وكشته شدن درّةالصدف

پس در قالصدف گفت: اگر فعل تو با قولت موافق است عدّهٔ خود را مهیّا کن و با عشیره خود بیرون بیا. یا این است که ظفر می یابیم و رستگار می شویم به آنچه که در طلب آن بودیم و یا غیر آن است. پس ملحق می شویم به سادات و راهنمایان خود. پس ابوالأسود ندا کرد در میان قوم و عشیره خود و بنی اعمام خود و آنها هم اجابت کردند و سلاحهای خود را بر گرفتند و هفتصد نفر سوار و پیاده کامل و مهیّا شدند که از جمله آنها صد نفر دختر بودند. همه عازم رفتن شدند که ناگاه دیدند لشکری با سلاحهای مکمّل به آنها رسیدند که پیشرو آنها سواری بود سخت دلیر و بی باک که مانند آن در شدّت و بی باکی دیده نشده بود، در حالتی که مرثیه می خواند برای مانند آن در شدّت و بی باکی دیده نشده بود، در حالتی که مرثیه می خواند برای بود و با او بودند قوم او و عموزاده های او و عدد آنها نیز هفتصد نفر سوار بود، و او بود و با و بودند قوم او و عموزاده های او و عدد آنها نیز هفتصد نفر سوار بود، و او زشیعیان علی بن ابی طالب بود [که] آمده بود برای ملاقات قوم.

پس همه آنها با همدیگر جمع و یکی شدند. آنگاه در قالصدف پیش آمد و گفت: شما را به خدا سوگند می دهم که مرا پیش جنگ قرار دهید و شما پشت سر من از من پشتیبانی کنید. گفتند: پیشرو باش. خدا تو را یاری کند. پس در قالصدف با قوم من پشتیبانی کنید تا به آن قوم ملاعین نزدیک شدند. تصمیم گرفت به حمله کردن بر محمد اشعث و نیزهای زد به خاصره او یعنی: میان سر و رگ و پایین دنده هایش، و او کسی بود که حامل سر عبّاس بن امیرالمؤمنین بود. سر خواست بیفتد به زمین، در ق الصدف سر را گرفت و بالای صخره سنگی نهاد، و او متوجّه

زنها شد. پس از آنکه پنبه بر روی زخم خود نهاد و زخم خود را محکم بست، زره خود را پوشید و ایستاد، و به درّة الصدف نگریست که قصد حمله دارد به طرفی که زنها هستند و با آنها هفتصد سوار بودند که آنها را نگاهداری می کردند.

چون درّة الصدف به آنها نزدیک شد، فریاد بر او زدند که برگرد، او برنگشت و نیزه خود را فرو برد در سینه شکار پسر عمّ محمّد اشعث، به نحوی که از پشت او بيرون آمد. افتاد بر روى خاك. پس متوجّه مرادبن شدّاد مذحجي شد و نيزهاي هم بر او زد که قلبش را سوراخ نمو د و افتاد و در خون خود، مانند گاو صدا می کرد. پس به هر حملهای که می کرد یکی را می کشت تا اینکه یازده نفر مرد را کشت و به عشیره خود فریاد زد. همگی او را اجابت کر دند و شجاعان خوانده شدند و جنگ درگیر شد که ناگاه سواری از عقب او گفت: بشارت باد تو را که ناصر و یاور آمد، ای سیده كريمه. درّة الصدف پرسيد از او كه: تو كيستى؟ گفت: منم قاسم پسر سعد از شيعيان على. درّة الصدف گفت: اي قاسم، تو زنها را نگاهدار. آنگاه او زنهاي اسيران و حرم را حفظ نموده برگردانید به طرف وادی و رفت مهار شتران آنها را می کشید که آنها را به وادي برساند. ام كلثوم او را شناخت و فرمود: خدا تو را جزاي خير دهد اي ابامحمّد! شترها را بخوابان و ما را پیاده كن. پس شترها را خوابانید و آنها را پیاده كر د و برگشت به حربگاه. ناگاه گرد و غباری پدیدار شد و از میان آن سواری بیرون آمد، مانند شير غراني كه حمايت از بچههاي خود كند. چون نظر كرد ديد ابوالأسود دئلي است. پس گفت: ای قاسم، زنها کجایند؟ گفت: در وادی می باشند. ابوالأسود خو شحال شد و گفت: در جای خود باش تا ببینم حنظله چه میکند. در آن حال دید که روبر و شد با مردی از آن قوم که رجز می خواند و می گفت:

اليوم اشفعى بالسّنان قلبى اكشف عن احنى و كربى أنا الذى أعرف عند الضرب معى رجال قد اتوا بالقضب يعنى: امروز شفا مىدهم به نيزه دلم را. روشن مىكنم از خودكينه و غم خود را. منم آن كسى كه هنگام شمشير و نيزه زدن شناخته مى شوم كه با من مردانى هستند كه با نيزه ها آمده اند.



چون حنظله شعر او را شنید گفت: ای دشمن خدا! زود باشد که ببینیم هنگام محشور شدن خلق در قیامت چگونه یزید برای تو شفاعت می کند. وای بر تو! ماییم دوستان کسانی که بر تری و فضل ایشان انکار کرده نمی شود و انکار نمی کند فضل و حق ایشان را مگر زنا زاده. پس بر یکدیگر حمله کردند. آنگاه ابوالأسود او را ندا کرد و گفت: ای پدر شیرها! دشمن خدا در پشت سر تست، به کشتن او تعجیل کن. پس حنظله بر او حمله کرد و او را به خود چسبانید و ضربتی بر فرق سر او زد که صورت او محو شد، افتاد بر روی زمین و پای خود را بر زمین می زد و زمین را می سایید. چون اصحاب او این حال را دیدند با شکست مواجه شدند ساعتی تگذشت که سرها را از ایشان گرفتند.

چون مردی از آن جماعت این حال را دید عمّامهاش را از سر انداخت و جامههای کهنه خود را پاره کرد و فریاد زد که: ای بنی ظبّه! ای بنی کنده! این چه کو تاهی است که میکنید از این جماعت؟ جنگ در مقابل شما است ای اولاد کرام! پس مارِقین حمله کردند به شیعیان آل محمّد. پس برای دشمنان خدا به ضرر دوستان طاقت نماند، و حنظله و ابوالأسود با آنها جنگ شدید کردند.

چون رئیس لشکر جدیّت حنظله را و کسانی که با او بودند دید گفت: چارهای نداریم مگر اینکه از اهل حلب بخواهیم تا به مدد ما لشکر بفرستند. آنگاه نامه نوشت به صاحب حلب، شش هزار لشکر سوار و پیاده به یاری آنها فرستاد. پس از اسب خود پیاده شد و به سایر شهرها نامهها نوشت و از آنها یاری خواست. و از هر جا لشکر به مدد ایشان فرستاده شد و به قتال با شیعیان پرداختند و چند روز جنگ شدیدی بینشان واقع شد و لشکر دشمن بر ضرر حنظله و درّة الصدف بسیار شد، به نحوی که آنها و کسانی که با آنها بودند گفتند: ما دیگر طاقت جنگ و مقاومت با ایشان را نداریم و با قوم جنگیدند، تا اینکه درّة الصدف کشته شد و سرها و اسیران را از آنها پس گرفتند و اسیران و حرم را سوار کردند و به شهر حمص بردند. عموم مردمان حمص با همدیگر گفتند که: نگذارید سر حسین فرزند دختر پیغمبر را در شهر شما داخل کنند، و با خولی ملعون جنگیدند. شش تن مرد و دوازده تن زن از



اهل شهر كشته شدند. إنا لله و إنا إليه راجعون، ﴿وَ سَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا ايَّ مُنْقَلَبٍ يَنْقَلِبُونَ ﴾ (١)(٢)

تذکر قابل توجه: بدانکه راجع به سر لشکری که ابن زیاد ملعون سرها و اسیران را از کوفه به شما فرستاده در کتب تواریخ و مقاتل اختلاف است. بعضی از آنها دلالت دارد که امیر لشکر مُجفِر بن ثعلبه بوده، و بعضی بر آنند که خولی بن یزید اصبحی بوده و بعضی گفته اند که: رئیس و امیر لشکر زحر بن قیص بوده و از بعضی چنین بر می آید که عمر بن سعد لعین بوده و از بعض دیگر شمر بن ذی الجوشن ملعون را نام برده و شیخ مفید ﷺ (۱۳) و شیخ ابن نما (۱۴) مجفر بن ثعلبه و شمر بن ذی الجوشن، هر دو را ذکر کرده. ممکن است جمع بین آنها در این موضوع به اینکه مجفر بن ثعلبه حامل سرهای شریفه و زنهای اسیر بوده و امیر حرّاس و مستحفظین بوده، و اما امیر لشکر و رئیس کل، خولی لعین بوده در حین خروج از کوفه. امّا ابن سعد لعین زمانی که آنها از کوفه بیرون آمدند برای رفتن به جانب شام، در کوفه اقامت داشت و از لشکر عقب ماند و بعد از چند روز از کوفه حرکت کرد و به سرعت و عجله خود را به حاملین سرها و اسراء رسانید و امیر و رئیس بر همه لشکر شد.

#### داستان راهب نصرانی و سر مطهر

در کتاب منتخب چنین روایت کرده و گفته است: پس لشکر نیزهای که سر مطهر بالای آن نصب بود، جانب صومعه راهبی بر پا داشتند. آنگاه شنیدند هاتفی مرثیه خواند بر حسین علیه بس ام کلثوم به فرمود: تو کیستی؟ خدا تو را رحمت کند. گفت: من پادشاه جنیانم. با قوم خود آمدیم که حسین علیه را یاری کنیم. وقتی رسیدیم که او کشته شده بود و وقتی که این خبر را شنیدند ترس در دلهای ایشان جای گرفت و گفتند: دانستیم که ما از اهل آتشیم بدون شک.

پس چون شب فرو گرفت، راهب بالای صومعه خود رفت و نگاهی به سر مطهر

۱\_اسرار الشهادة، ج ۳، ص ۳۱۲. ۲\_الإرشاد، ج۲، ص۱۱۹.

۲\_سوره شعراء، آیه ۲۲۷. ۴\_مثیر الاحزان، ص۸۴



کرد که نور از آن متصاعد و ساطع بود و به جانب آسمان بالا می رفت و دید در آسمان باز شد و ملائکه فرود آمدند در حالی که جزع و ناله می زدند راهب نالهای زد و اندوهگین شد از آنچه که دید، و چون لشکر شب را صبح کردند و خواستند حرکت کنند راهب مشرف بر ایشان شد و از ایشان پرسید که: چیست آن چیزی که با شما است؟ گفتند: سر حسین بن علی ابی طالب است. گفت: مادر او کیست؟ گفتند: فاطمه دختر محمد می ایشان پرسید دو دست خود را بر هم زد و گفت: لا حول و لا قوة الا بالله العلی العظیم! راست گفتند دانشمندان آنچه را که گفتند، از او پرسیدند که چه گفتند دانشمندان؟ گفت: گفته اند که: چون این مرد کشته شود پرسیدند که چه گفتند دانشمندان؟ گفت: گفته اند که: چون این مرد کشته شود پرسیدند که چه گفتند دانشمندان؟ گفت: گفته اند که: چون این مرد کشته شود پرسیدند که چه گفتند دانشمندان؟ گفت: گفته اند که: چون این مرد کشته شود پرسیدند که چه گفتند دانشمندان آن و گریستن آن نیست مگر برای پیغمبر یا وصی پیغمبر یا فرزند وصی او.

پس گفت: چقدر شگفت آور است از امّتی که کشتند پسر دختر پیغمبر خود را و پسر وصی او را. پس رو کرد به آن کسی که سر با او بود و حافظ و نگهبان آن بود و گفت: این سر را به من بنما تا او را ببینم. گفت: پرده از آن بر نمی دارم مگر در مقابل یزید ـ لعنة الله علیه ـ برای اینکه ده هزار درهم از او جایزه بگیرم. راهب گفت: من آن را به تو می دهم. پس ده هزار درهم را نزد او حاضر کرد و سر راگرفت و در دامن و کنار خود گذارد، به نحوی که دندانهای ثنایای او آشکار شد. خود را بر روی او انداخت و بوسید و گریه کرد و گفت: مشکل است بر من ای اباعبدالله! که مقابل روی تو کشته نشدم، ولکن فردای قیامت برای من شهادت ده نزد جدّت که: من شهادت می دهم که نیست خدایی مگر خدای یکتا و اینکه محمّد رسول خدا است، و سر را رد کرد و اسلامش نیکو شد. پس حرکت کردند آن گروه و نشستند در جایی که تقسیم کنند در همها را، دیدند همه آنها پارههای کوزه است که بر هر یک از آنها نوشته شده ﴿وَسَیَغِلَمُ الَّذِینَ ظَلَمُوا أَی مُنْقَلِبِ یَنْقَلِیُون﴾. (۱)(۲)(۲)

١-سوره شعراء، آيه ٢٢٧.

#### رسول رومی و مجلس یزید

از حضرت زین العابدین بی روایت شده که فرمود: چون سر حسین را به نزد یزید آوردند، مجلس شرابی ترتیب داد و سر حسین بی را پیش روی او گذاردند در حالتی که شراب می نوشید و در آن روز رسول پادشاه روم نزد او حضور داشت و از اشراف و بزرگان روم بود به یزید گفت: این سر کیست؟ آن ملعون گفت: تو با این سر چکار داری؟ گفت: می خواهم چون بر می گردم به مملکت خودمان. پادشاه ما از من از هر چیزی می پرسد که در اینجا دیدهام. دوست دارم که به او خبر دهم به قصدی که صاحب این سر داشته و خود این سر تا در شادی و سرور تو شریک باشد. پس یزید که خدایش لعنت کند گفت: این سر حسین بن علی بن ابی طالب بی است. شخص رومی گفت: مادرش که بوده؟ گفت: فاطمه دختر رسول خدا بی بوده.

پس نصرانی گفت: أف بر تو باد و بر دین تو! دین من از دین تو بهتر است. آنگاه به یزید گفت: من از فرزندزاده های داود پیغمبرم و میان من و میان او پدران بسیار است و نصاری مرا تعظیم می کنند و از خاک پای من تبر ک می جویند، برای اینکه من از اولاد اولاد داو دم و شما می کشید پسر دختر رسول خدا می از در حالتی که در میان او و میان شما نیست مگر یک مادر. پس دین شما چه دینی است؟ در آن حال به یزید گفت: آیا حدیث کنیسه حافر را شنیده ای؟ یزید به او گفت: بگو تا بشنوم.

رومی گفت: میان عمان و چین دریاییست که مسیر آن به قدر یک سال راه است که در آن معمورهای نیست مگر یک شهر که در وسط آب است که طول آن هشتاد فرسخ در هشتاد فرسخ است. روی زمین شهری بزرگتر از آن نیست و از آنجاکافور و یاقوت حمل کرده می شود، و درختهای آن عود و عنبر است و آن دست نصاری است. جز پادشاه ایشان هیچ پادشاهی در آنجا نیست جز همان یک پادشاه خودشان. و در آن شهر کنیسه هاییست بسیار که بزرگتر از آنها کنیسه حافر است که در محراب آن حقه ایست از طلاکه در آنجا آویخته است که در آن سُم الاغی است که می گویند این سم خری می باشد که عیسی بر آن سوار می شده و دور آن حقه را به طلا و ابریشم، که در هر سال جمعیّت نصاری به زیارت آن می روند و به گمان آنها طلا و ابریشم، که در هر سال جمعیّت نصاری به زیارت آن می روند و به گمان آنها



که سم الاغ حضرت عیسی است به آن تبر کی میجویند در میان خودشان و دور آن طواف میکنند و به سبب آن حاجتهای خود را از خدا میخواهند. این است شأن و عادت آنها به سم الاغی که گمان ایشان است که عیسی بر آن سوار می شده و شما پسر دختر پیغمبر خود را میکشید. برکت ندهد خدای تعالی بر شما و در میان شما و نه در دین شما.

پس یزید گفت: بکشید این نصرانی را. - لعنت خدا بر یزید باد - و امر به کشتن نصرانی برای این بود که یزید پلید رسوا نشود چنانچه خودش گفت که تا اینکه رسوا نکند در بلاد خود. پس چون نصرانی احساس کرد کشته شدن خود را، به یزید گفت: می خواهی مرا بکشی؟ گفت: آری. نصرانی گفت: من دیشب خواب پیغمبر شما را [دیدم] که فرمود: ای نصرانی! تو از اهل بهشتی. پس من تعجب کردم از سخن او. و من شهادت می دهم به اینکه نیست خدایی مگر خدای یگانه و اینکه محمد رسول خدا تیگیش است. پس آمد به طرف سر حسین، آن را به سینه چسبانید و آن را می بوسید و گریه می کرد تا اینکه کشته شد. (۱)

#### حکایت نصرانی در مجلس یزید پلید

عاشر بحار عکلامه مجلسی - اعلی الله مقامه - روایتی نقل فرموده که روایت شده آنچه را که این ترجمه آن است: روایت شده در بعضی از مؤلّفات اصحاب ما مرسلاً که: نصرانی ای به عنوان رسالت از جانب پادشاه روم به سوی یزید - لعنة الله علیه - آمد و در مجلس او حاضر شده بود که سر حسین ﷺ برای آن ملعون آوردند. چون نصرانی سر را دیدگریه کرد و صیحه ای زد و نوحه کرد، به نحوی که از اشک محاسن خود را تر کرد. پس گفت: بدان ای یزید! من داخل مدینه شدم به عنوان تجارت در زمان حیات پیغمبر و خواستم هدیه ای برای او ببرم، از اصحاب او پرسیدم که: چه چیز به سوی او محبوب تر است از هدیه ها؟ گفتند: بوی خوش آن را از هر چیز دوست تر دارد و راغب و مایل به آن است.

١-بحارالأنوار، ج٢٥، ص١٤١؛ طريحي المنتخب، ج١، ص ٣٤٠.



پس گفت: دو فاره مشک و قدری عنبر اشهب به سوی او بردم، و آن روز در خانه زوجه خود امّ سلمه بود. چون جمال آن حضرت را دیدم نور چشم از ملاقات او زیاد شد و شادی من افزون گردید از نور ساطع او و قلب من علاقمند شد به محبّت او. پس بر او تحیّت گفتم و عطر را در مقابل او گذاردم. پس فرمود: ایس چیست؟ گفتم: هدیه مختصری است که آن را آورده ام در محضر شما. آنگاه فرمود: نام تو چیست؟ گفتم: عبد شمس. فرمود: نامت را عوض کن و من تو را عبدالوهاب نام می گذارم. اگر قبول کنی از من مسلمان شدن را، هدیه تو را قبول می کنم. گفت: من بر او نگریستم و تأمّل کردم در آن حضرت، او را پیغمبر یافتم، آن پیغبری که عیسی به ما خبر داده از آن. آنسان که فرموده:

«إنّى مبشر لكم برسول يأتى من بعدى اسمه أحمد عَلَيْ الله ».

هر آینه من بشارت دهندهام شما را به فرستاده شدهای که نام او احمد است.

رحمت متصل فرستد خدا بر او و آل او. پس به او معتقد شدم و به دست او مسلمان گشتم در همان ساعت، به روم برگشتم و اسلام خود را پنهان میداشتم. و چند سالی خودم با پنج پسر و چهار دختر مسلمان بودیم و من امروز وزیر پادشاه رومم و احدی از نصاری بر حال ما مطّلع نبود. (۱)

### حکایت جاثلیق نصرانی در مجلس یزید

حکایت دیگر: در مقتل ابی مخنف آورده که: جائلیق نصاری بر یزید وارد شد ـ و او شیخ بزرگی بود ـ در حالتی که سر مطهر حسین الله در مقابل او بود. پس به یزید گفت: ای خلیفه! این سر کیست؟ گفت: این سر حسین بن علی بن ابی طالب است ـ درود و تحیّت بر ایشان باد ـ و مادر او فاطمه زهراء دختر رسول خدا می است گفت: به چه سبب مستوجب کشته شدن شد؟ گفت: برای اینکه اهل عراق او را دعوت کردند تا بر مسند خلافت بنشیند، پس عامل من عبیدالله بن زیاد او را کشت

١- بحار الأنوار، ج ٢٥، ص ١٨٩؛ عوالم العلوم، ج١٧، ص ١٨.

و سر او را برای من فرستاد. آنگاه جاثلیق به او گفت: ای یزید! بدانکه من در این ساعت در بغبغة بودم، یعنی: خواب بودم ـ ناگاه صیحهای سخت شنیدم و جوانی مانند آفتاب را دیدم و روی او که از آسمان فرود آمد و با مردانی بودند.

پس به بعضی از ایشان گفتم: که این جوان کیست؟ برای من گفت که: این رسول خدا ﷺ است و فرشتگانند در اطراف او تعزیت می گوید او را در مصیبت فرزندش حسین ﷺ. آنگاه به یزید گفت: این سر را از پیش رویت بردار ای وای بر تو و الأ خدای تعالی تو را هلاک می کند. پس یزید لعنه الله گفت: بیاور برای ما این خوابهای شیطانی را. ای غلامان او را بیرون کنید. پس او را زدند. فرمان داد: او را به شدت در دناک بزنید. آنگاه نصرانی فریاد برکشید و گفت: یا آبا عبدالله گواهی ده برای من نزد جدت که من گواهی می دهم که نیست خدایی مگر خدای یکتای بی همتایی که شریکی برای او نیست، و شهادت می دهم که محمد ﷺ بنده او و فرستاده او است. پس یزید لعنة الله خضب کرد و گفت: او را بکشید.

جاثلیق گفت: آنچه می خواهی بکن، اکنون رسول خدا ﷺ در برابر من ایستاده و در دست او است پیراهنی از نور و به دست دیگر تاجی از نور دارد و می فرماید: و چیزی میان من و تو نمانده است تا اینکه تو را به این تاج متوّج کنم و این پیراهن را به تو بپوشانم و رفیق من باشی در بهشت. این را بگفت و جان سپرد. (۱)

حکایت دیگر: و نیز در بحار روایت کرده که: حِبری از اَحبار، یعنی: عالمی از علماء یهود در مجلس یزید حاضر بود، نظرش به حضرت زین العابدین علی بن الحسین التخالف افتاد. پرسید از یزید. که این غلام کیست یا امیر المؤمنین؟ یزید گفت: این علی بن الحسین است. گفت: حسین کیست؟ گفت: پسر علی بن ابی طالب الله. گفت: مادرش کیست؟ گفت: یا سبحان الله مادرش کیست؟ گفت: یا سبحان الله پس این پسر دختر پیغمبر شما است که او را به سرعت و شتاب کشته اید. بد چیزی برای خود باقی گذارید درباره ذریّه پیغمبر خودتان. به ذات خدا سوگند اگر حضرت موسی بن عمران پسر دختری که از صلب خودش باشد باقی گذارده بود، چنین گمان

١-بحارالأنوار، ج ٤٥، ص ١٨٤؛ اسرار الشهادة، ج ٣، ص ٣٩٨.



می کردیم که ما باید او را بپرستیم غیر از پروردگاری که می پرستیم. شما دیروز پیغمبر تان از میانتان رفته، قیام کردید بر دشمنی با پسر او و او راکشتید؟ بدا به حال شما؟ از امّت من در تورات یافته ام که هر کسی که بکشد ذریّه پیغمبری را، همیشه تا زنده و باقی است ملعونست و چون بمیرد خدا او را در آتش جهنّم اندازد؛ می خواهید مرا بزنید و می خواهید بکشید، می خواهید باقی بگذارید. (۱)

#### عظمت مصيبت ابي عبدالله الحسين 🕮

مؤلف قاصر مويد: بدانكه عظمت مصيبت حضرت ابي عبدالله الحسين الله حنان مصیبت بزرگی است که تمام ماسِوَی الله را از علویّات و سفلیّات و آنچه در آنها و آنچه در میان آنها است به تزلزل و تألّم و تحسّر و ماتم و اندوه وادار کرده. اکثر آنها را تكويناً و بعضى از آنها را تكويناً و تشريعاً، اعم از اينكه مؤمن باشند يا كافر، موحّد بأشند يا مشرك، سعيد باشند يا شقى، چنانچه از متقدّمين باشند يا متأخّرين، از بـدو خلقت آدم ابوالبشر تا قيام قائم منتظر \_عجل الله تعالى فرجه \_طبق آيات و اخبار و احاديث و آثار متواتره و مستفيضه و صحيحه و معتبره و حسنه و موثّقه و حكايات كثيره وارده از انبياء و رسل و كتب سماويه و مراثي متنوعه از عربي و فارسي و غير آنها از خاصه و عامّه كه اندازه اندوه و حزن و تأثّر و گریه و ناله آنها را می توان فهمید که بسیاری از ایشان با اینکه از دین اسلام خارج بوده و میباشند و از آئین مسلمانی بي بهره بودند و هستند، نسبت به آن حضرت و مصائب آن بـزرگوار تـاب تـحمّل و طاقت خودداری نداشته و ندارند و با وصف دوری و بیگانگی، چنان نزدیکی و آشنایی از خود نشان میدهند و پیشروی میکنند و بسا باکاملین از اهل ایمان هم قدم و همراه می شوند و مانند شهدای کربلا، که به فرموده های معصومین المنافع: خلاصه و زبده های خلق و افضل سایر شهدای اولین و آخرینند، باکمال خلوص و اخلاص و زیادتی شوق و اشتیاق به عزاداری و تشکیل مجالس عزا و انفاق مال و گریستن و گریانیدن، حتّی جان دادن، هیچ مضایقهای ندارند.

١- بحار الأنوار، ج ٢٥، ص ١٣٩؛ عوالم العلوم، ج١٧، ص ٢٤٠.



#### حکایاتی در عزاداری هندوها در روز عاشورا

از بعض حکایاتی که قبلاً ذکر شد آن حالت بی خود شدن از خود و جذبه غیبی را در نصرانی هایی که حکایاتشان بیان گردید در آنها تأمّل نما و انصاف ده و عبرت بگیر، چنانچه در عصر حاضر هم بسیار به چشم خود دیده و شنیده ایم که چون ماه محرّم پیش آمده بسیاری از کلیمی ها و مسیحی ها در عزاداری ایّام عاشورا با شیعیان شرکت می کنند و مال انفاق می کنند و به سر و سینه می زنند و گریه و زاری می کنند، حتّی در غیر عاشورا هم برای حوائج مهمّه ای که برای آنها پیش آمد کرده نذرهایی برای عزاداری حضرت امام حسین بی کرده اند، و بنا به اقرار و اعتراف خودهاشان حاجاتشان هم برآورده شده، و بعضی از ایشان هم مستبصر و مسلمان شده اند، و بعضی هم با اینکه قبول اسلام نکرده اند در عزاداری و تألّم و حزن و گریستن در مصائب آن بزرگوار جدّی و ساعی می باشند و برای لازم و متحتّم می دانند.

از جمله حکایاتی که از ایشان نقل و شنیده شده و برای این بنده بی مقدار حکایت شده این حکایت است: زمانی که در مشهد مقد سحضرت ثامن الائمه علی بن موسی الرضا ﷺ مشرف مجاورت داشتم و مفتخراً جزء خدام حرم محترم در کشیک سوم خدمت گذار بودم، شب دو شنبه ای بود از ماه جمادی الثانیه سال یک هزار و سیصد و هفتاد و شش هجری قمری که مصادف بود با شبی که نوبت کشیک اینجانب بود که در خدمت حاضر بودم. پس از فراغت از خدمت حرم محترم، برگشتم به حجره فوقانی اختصاصی خود که در صحن جدید داشتم. طولی نکشید که مرحوم خلد مقام آقای حاج شیخ مهدی خادم الرضا درضی الله عنه که سرکشیک سوم حرم شریف و از خدام با اخلاص خاص حرم مطهر بود، تشریف آورد در حجره این جانب و نام برده بسیار شخص جلیل وارسته صادق القولی بود و دو نفری با همدیگر مأنوس بودیم - تا صبح صحبت از عزاداری در هندوستان به میان آمد و کیفیّت آن در ایّام محرّم و عاشورا.

آقای شیخ نامبرده شده که مکرر به هند سفر کرده بود، از مرحوم حاج سید

محمد حسین کرمی الأصل مشهور به هندی حکایتی نقل کرد و سیّد مشارالیه از رجال برجسته علمی آن حدود بوده که با ایشان الفت و دوستی داشته و آن حکایت این است که فرمود: جماعت هندوها در هر سال چون روز عاشورا می شود در محوّطه وسیعی آتش زیادی می فروزند کود کود یعنی: خرمن خرمن و من می شنیدم که داخل آتش می شوند و آتش آنها را نمی سوزاند. خواستم به رأی العین بینم که این حکایت حقیقت دارد یا نه. مخصوصاً حرکت کردم به جانب رَنگون که یکی از شهرهای هندوستان است و در آنجا به محل و مجلس عزاداری آنها حاضر شدم و در دهه عاشورا در آنجا بودم.

چون روز عاشورا شد آتش زیادی برافروختند خرمن خرمن در محوطهای وسیع و جماعتی از هندوها وارد شدند در حالی که یک نفر از آنها پرچم سیاهی در دست داشت و حسین حسین گویان داخل آتش شدند و چند مرتبه داخل و خارج شدند و ابداً حرارت آتش در ایشان تأثیری نکرد و به هیچ وجه متألّم نشدند.

حکایت دیگو: و نیز نامبرده شده حکایت دیگری نقل نمود و گفت: خودم در هندوستان دیدم و آن حکایت این است که گفت: در کرم دو نفر پیر دارند: یکی: به نام شاه سیّد که تقریباً پانزده هزار خانوار مُرید اویند و محل او در شِکر دَرّه است، و آن عمارتی است که در بالای کوه ساخته شده. هر ساله دههٔ عاشورا تعزیه داری میکنند در حالتی که نامبرده ریشش تراشیده و جسیم است. چون روز عاشورا می شود کأنّه حالت دیوانگی به او دست می دهد و هم چنین است حال پیروان او. هیزم های جنگلی زیاد می آورند و بر می فروزند. چون سوخته و سرخ شد به دست بر می دارند و در دهانهاشان می گذارند؛ چندین مرتبه و ابداً آتش آنها را آزار نمی دهد و نمی سوزند و حسین حسین گویانند.

ونیز حکایت دیگر: بیان کرد و گفت: پیر دوم آنها سیّد عبدالحسین نام او است و چندین هزار خانوار مرید دارد و او ساکن دهی است که آن را مَلانِه می گویند، نزد پاراچنار که یکی از شهرهای هندوستان است. آن پیر در دههٔ محرّم تعزیه داری می کند و در روضه خواندن و عزاداری تارِ عزا می زنند و چون به نام حسین



میرسد، آتشِ افروخته در دهان میگذارند. چون سیاه میشود آن را بیرون میآورند و آتش دیگر در دهان میگذارند.

و نیز حاج شیخ نقل کرد که: همان سیّد عبدالحسین یک روزی آمد پاراچنار برای ملاقات بنده و مرا دعوت کرد که ببرد به ملانه. گفتم: پیاده نمی توانم بیایم و عذر آوردم. گفت: پسر من امیر حسین شما را به دوش می گیرد. به اصرار زیاد مرا برد به ملانه. بزرگان آنجا همه به دیدن من آمدند. از ایشان پرسیدم که: شنیده می شود که شما در تعزیه داری ساز عزا می زنید؟ گفتند: آری. گفتم: این کار خلاف شرع است. به پسرش گفت: برو صندوق مرا بیاور. پسرش صندوق را آورد. آن را باز کرد و و رقی را بیرون آورد و به دست من داد. آن را گشودم خواندم. عریضه سؤالی بود که به مرحوم خلد مقام آیة الله العظمی آقای سیّدابوالحسن اصفهانی -اعلی الله مقامه نوشته که مضمونش این بود که: ما در این بلاد در عزاداری بر حضرت نوشته که مضمونش این بود که: ما در این بلاد در عزاداری بر حضرت خود که من بخوبی آنها را دیده بودم و می شناختم، نوشته بودند در جواب سؤالش خود که من بخوبی آنها را دیده بودم و می شناختم، نوشته بودند در جواب سؤالش به این عبارت که: «به هر نحو عزاداری حسین بی بشود مأجور خواهید بود». الأحقر به این عبارت که: «به هر نحو عزاداری حسین بی بشود مأجور خواهید بود». الأحقر این الوالحسن الموسوی الإصفهانی ۱۹ ذیحجة الحرام سنه ۱۳۳۸.



## باب پانزدهم

# راجع به انتقادات وارده بر کیفیّات عزاداری بر حسین ﷺ و جواب از آنها

اولاً: در بیان اعتراضاتی که به انحاء مختلفه در موضوع عزاداری بر آن بررگوار شده و میشود، یا از روی شقاوت و عداوت یا از روی بی خردی و جهالت، و ثانیاً: جواب از آنها در این باب به تفصیل خاطر نشان می شود. ان شاء الله.

# از جمله اعتراضات راجع به عزاداری [**اعتراض] اول**

آنکه گفته اند: عزا داری فقط باید در روز عاشورا بر پا باشد و در غیر این روز مدرک و دلیلی ندارد که این عمل مشروع باشد.

#### [اعتراض] دوم

آنکه حدیثی که آخوندها و روضهخوانها میخوانند که: هر که بگرید یا بگریاند یا خود را وادار به گریه کند بر حسین بهشت بر او واجب می شود، حرفهای چرند و خرافات عوامانه است. ول کنید اینها را [و] گوش ندهید. اینها از خرافات قرون وسطی است. در زمان صفویّه این چرند بافیها رواج داده شده. دست از این موهومات و چرند بافیها بر دارید.

#### [اعتراض] سوم

آنکه می پرسند که یک قطره اشک در مصیبت حسین چگونه سبب آمرزش گناهان می شود. این یاوه گوئی ها را قبول نکنید. دوره قدیم گذشت، امروز روشن



فكرها اين لغو گوئيها را نمي پذيرند.

از این عجب تر آنکه می گویند: به قدر یک بال مگس اشک که از چشم بیرون آید در عزای حسین، آتش جهنم را خاموش می کند. در قرآن است که: ﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَیْراً یَرَهُ، وَمَنْ یَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرّاً یَرَهُ ﴾.(١)

(در سوره زلزله). یعنی: کسی که هم وزن یک ذرّهای نیکی کند آن را می بیند و کسی که هم وزن یک ذرّهای نیکی کند آن را می بیند. با بودن چنین آیه صریح در قرآن خبر: «من بکی أو ابکی أو تباکی علی الحسین وجبت له الجنّه». (۲) مورد اعتماد نیست، و هم چنین سایر اخباری که از این قبیل است، و نیز اشخاص روشنفکر هرگز باور نمی کنند که یک قطره اشک به اندازه یک بال مگس آتش جهنّم را خاموش کند.

#### [اعتراض] چهارم

آنکه بعضی از آنها اصلاً عمل گریه کردن بر حسین را جداً تنقید مینمایند و گریه کننده را دیوانه میگویند.

#### [اعتراض] ينجم

آنکه عزاداری و سینه زدن و زنجیرزدن در عزای حضرت امام حسین الله را عمل دیوانگی و لغو می دانند. بعضی از آنها از بدعتهای زمان صفویه می شمارند و بعضی دیگر می گویند: این اعمال را انگلیسی ها به تعلیم انگلیسها برای جلب نفع خود به مسلمانان یاد داده اند؛ برای ضعیف کردن اسلام تا بتوانند مقاصدی که دارند عملی کنند.

#### [اعتراض] ششم

آنکه می گویند: غالب اینهائی که در اوقات عزاداری شان دسته ها بیرون می آورند

۱ ـ سوره زلزله، آیه ۸ ـ ۷. ۲ ـ مثیر الأحزان، ص ۵؛ بحارالأنوار، ج ۴۴، ص ۲۷۸.



با علامت و پرچم، و سینه و زنجیر میزنند و لباسهای سیاه میپوشند و گریه میکنند و بر سر میزنند، یا نماز نمیخوانند یا مسائل و آداب دینشان را نمیدانند یا میدانند و عمل نمیکنند.

#### [اعتراض] هفتم

بعضى استناد مى كنند به خبر: «الصلوة عمود الدين \_ يا عماد الدين \_ ان قبلت قبل ما سواها و ان ردّت ردّ ما سواها». (١)

که ترجمه آن این است یعنی: نماز ستون دین است، اگر پذیرفته شد پذیرفته می شود آنچه غیر از آن است و اگر رد شد، رد می شود آنچه غیر از آن است. پس چون غالب سینه زنها و زنجیرزنها نماز نمی خوانند یا سایر مسائل شرعیه خود را نمی دانند، اعمالشان باطل و سایر عباداتشان مردود است. لذا عزاداری شان غیر مقبول و لغو است و اینها پرهیزکار نیستند و خدا عمل را از پرهیزکار قبول می کند به حکم: ﴿إنّها یَتَفَبّلُ اللهُ مِنَ الْمُتّقینَ﴾ (۲).

حاصل کلام آنکه این گروه انتقاد کننده، خصوصاً نسبت به شعائری که به حضرت ابسی عبدالله الحسین علیه آلاف التحیة والسلام - تعلق دارد، بیشتر ساعی بر حمله کردن برآنند برای منحرف ساختن اذهان و اعتقادات ساده دلان شیعیان و دوستان آل محمد بین تا آنها را از ولایت آل الله و اهل بیت رسالت بیرون برند و به راه ضلالت و گمراهی، که خود هاشان سالکند، آنها را نیز بکشانند و با عقائد سخیفه ای که دارند با خود همراه کنند، اعاذنا الله و ایاهم من شرورهم.

خلاصه به هر نحو بتوانند به گفتن و نوشتن و تبلیغات بر خلاف حق و صوابی که با اصول دسائس و وساوس مطابق و موافق است، جهد وافی و جدیت کافی به کار میبرند که شاید، به گمان فاسد خود بتوانند این شعائر بزرگ ایمانی را از میان اهل ایمان بر دارند، غافل از آنکه این سراج منیر خدائی خاموش شدنی نیست.

۱-بحارالأنوار، ج ۱۰، ص۳۹۳ و ج ۸۲ ص ۲۵. ۲-سوره مانده، آیه ۲۷.



چراغی راکه ایرد برفروزد هر آن کس پُف کند ریشش بسوزد تأسیس مجالس عزا و ساختن تکیه ها و حسینیه ها و تجلیل مشاهد مقد سه و به زیارت رفتن و صرف کردن اموال و وقف کردن ضیاع و عقار و نذورات برای عزاداری، به طور قطع منسوخ شدنی و از بین رفتنی نیست. یک هزار و سیصد و چهل سال از واقعه کربلا تا به حال می گذرد، به اضافه سه ماه، بنی امیه ها و حجّاج ها و متوکّل ها تا برسد به رضاها و محمّدرضاها برای برچیدن این دستگاه عظیم خدا خواه چه کوشش ها کردند و چه حیله ها و نیرنگها به کار بردند تا بلکه نامی از آن باقی نماند. همه نقشه هایشان نقش بر آب و برای خودشان، فضلا از عذاب جاوید آخرت در این جهان به شرد ته هدف تیر عذاب گردیدند.

واز طرف دیگر جای بسی شگفتی است که بسا مردمان عوام هم در این دوره تشخیص نمی دهند که این سخنان فریبنده و این چرب زبانی های گول زننده، به تمام معنا مخالف با قرآن و اخبار و احادیث اهل بیت اطهار و کلمات فقهاء ابرار و فضلاء اخبار فرقه ناجیه شیعیان دوازده امامی است، به زبان بازی های آنان دلباخته می شوند و از روی جهالت و نادانی، حق را از باطل تمیز نمی دهند و کورکورانه، دیوانه وار پیروی از آنان می کنند و از صراط مستقیم ایمان منحرف می شوند و خود را به گمراهی و هلاکت می افکنند. اینها از جمله کسانی هستند که خدای تعالی در قرآن کریم درباره ایشان به رسول اکرم تراشخ خطاب فرموده که:

وَّ وَ لَهُ هَلْ النَّبُكُمْ بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَالاً، الَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيْوةِ الدَّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعاً ﴾ (١).

یعنی: بگو ای فرستاده من: آیا خبر دهم شما را به کسانی که زیانکار ترند از جهت کارهایی که میکنند. آنها کسانی هستند که باطل است سعی و کوششهایشان در زندگانی دنیا و گمان میکنند که نیکوکاری میکنند.

باری این گونه اشخاص در عصر امروز ماکسانی هستند که در پیش خودشان

۱-سوره کهف، آیه ۱۰۴ -۱۰۳.



چنین می پندارند که روشنفکر و دانشمند و تیزفهمند، لذا در نظرشان اهمیتی ندارد مخالفت دین با مذهب و آداب و احکام دینی و مذهبی و معاندت با حاملین آنها و عاملین به آنها، از این جهت است که این گونه شعائر دینی و مذهبی را منافی با اصول تمدن شرقی و غربی و خرافات قرون وسطی و وحشی گری حساب می کنند، و عزاداری و گریه کردن بر حسین الح را که علّت مبقیه دین مقدّس اسلام و روح مظهّر ایمان است، جهالت و کار بی جا و عمل ناشایست می شمارند. اینها کسانی می باشند که دین ایشان پول پرستی و همتشان غذاهای رنگارنگ خوردن و می باشند که دین ایشان پول پرستی و همتشان غذاهای رنگارنگ خوردن و لباسهای مُد وشیک پوشیدن و ... و چنانچه پیغمبراکرم می اشه در مجلّدات کتاب الله علیهم - خبر داده اند که بسیاری از آنها را با مدار کی که داشته در مجلّدات کتاب نوائب الدهور در علائم ظهور نوشته و به طبع رسانیده ام.

# امًا جواب اعتراضات جواب [اعتراض] اول

آنکه میگوید: عزاداری فقط باید در روز عاشورا باشد و غیر این روز مدرک و دلیلی ندارد که این عمل مشروع باشد جواب گفته میشود به چند وجه:

وجه اول: آنکه انحصار عزاداری به روز عاشورا، ادعایی است بدون دلیل و برهان، چه که سیره و عمل آل محمد ـ صلوات الله علیهم ـ برخلاف آن بوده است، به دلیل قول و فعل و تقریر ائمه طاهرین بهی هریک از ایشان در زمان خود.

وجه دوم: عزاداری انبیاء سلف از آدم صفی الله تا زمان خاتم الأنبیاء عَلَیْ پیش از اینکه آن حضرت نطفه طیبه طاهره اش در رحم مادر بزرگوارش قرار گیرد و به این عالم طبع و ماده قدم گذارد، به شهادت اخبار و احادیث وارده از مصادر وحی و تنزیل که به طرق خاصه و عامه روایت شده.

وجه سوم: عزاداری و گریستن رسول خدا و امیرمؤمنان و فاطمه زهرا و حضرت مجتبی ـ صلوات الله علیهم ـ در زمان حیات آن حضرت، پیش از شهادت به وحی الهی و خبر دادن جبرئیل امین از جانب خدا و به امر او.



وجه چهارم: پیغام دادن خود آن حصرت از گلوی بریده به علیا جناب سکینه خاتون به این بیت:

شیعتی مهنا شربتم ماء عذب فَاذکُرونی أو سمعتم بغریب أو شهیدٍ فَاندُبونی (۱)
یعنی: ای شیعیان من، هر زمانی که آب خوشگوار می آشامید، مرایاد کنید و
هرگاه شنیدید غریبی به غربت از دنیا رفته یا شهیدی به درجه شهادت رسیده، برای
من بلند گریه و نوحه کنید.

و در مجلس یزید به حضرت زین العابدین علی سر بریده اش جواب سلام پسر را گفت و به او فرمود:

«بلّغ شیعتی منّی السّلام وقل لهم ان ابی مات عطشاناً فاذکروه ومات غریباً فاندبوه».

یعنی: شیعیانم را از من سلام برسان و برای ایشان بگو که پدرم با لب تشنه شهید شد، او را یاد کنید، و غریب از دنیا رفت، برایش به صدای بلند گریه و عزاداری کنید.

و به زعفر زاهد جنّی که در کربلا به یاری او آمده بود او را اذن جنگ نداد و فرمود: چون من کشته شدم برایم گریه و عزاداری کن. (۲)

و بنا به روايتي به سلطان قيس هندي هم همين مضمون را فرمود.

وجه پنجم در دعای ندبه که دستوری است به همه شیعیان داده شده در دوره غیبت امام زمان عجل الله تعالی فرجه که در روزهای جمعه و عیدهای فطر و اضحی و غیر آنها به آن توسّل جویند و بنا به فرموده علامه مجلسی اعل الله مقامه در کتاب زادالمعاد از حضرت صادق الله روایت شده، از جمله فقرات آن این است که فرموده:

«فعلى الاطائب من اهل بيت محمد وعلى ـ صلى الله عليهما و آلهما-، فليبك الباكون وإيّاهم فليندب النادبون ولمثلهم فلتذرف

<sup>1-</sup>كفعمى، المصباح، ص ٩٤٧؛ نفس المهموم، ص ٢٧٨. ٢-اسرار الشهادة، ج٢، ص ٢٨٩؛ معالى السبطين، ج٢، ص ١٨.



الدّموع وليَصرخ الصّارخون و يضجّ الضّاجّون ويعجّ العاجّون».(١أ

یعنی: بر پاکان و پاکیزه گان خانواده محمد و علی ـ رحمت متصل فرستد خدا برایشان و اهل بیت ایشان ـ باید گریه کنند گریه کنندگان و شیون نمایند شیون نمایندگان و فریاد زنند فریاد زنندگان و صداها رابه گریه بلند کنند صدا بلند کنندگان و خاک بر سر بریزند.

وجه ششم: فرمایش امام عصر عجل الله تعالی فرجه است که به جد بزرگوار شهید مظلوم خود عرض میکند:

«لا ندبنک صباحاً و مساءً و لا بکین علیک بدل الدموع دماً». (۲) یعنی: هر آینه البته البته در هر صبح و شبی تو را می خوانم و بر تـو گریه می کنم تا اندازه ای که بدل از اشک خون از چشمم جاری شود.

جواب از اعتراض دوم

و آن حدیث: «من بکی أو أبکی أو تباکی علی الحسین وجبت له الجنّه» (۳) است که گفته است: این چرند و از خرافات عوامانه قرون وسطی است که در زمان صفویّه چرند بافی شده.

باید گفت: لعنت بر چنین فهم و دانش. با این وصف خود را شیعه دوازده امامی و دوستدار خانواده آل محمّد و اهل بیت عصمت می دانند و به آن می شناسانند. جای تردید نیست که این ادّعا از صفات منافقین است که خدای تعالی درباره ایشان فر موده:

﴿ وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ 'امَنُوا قَالُوا ٰامَنَّا وَ إِذَا خَلَوْا إِلَىٰ شَيَاطِينِهِمْ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِؤُنَ ﴾. (٢)

. چون با اهل ایمان ملاقات میکنند میگویند: ایمان آوردهایم، و

<sup>1-</sup>زادالعماد، ص ۴۹۱؛ بحارالأنوار، ج ۹۹، ص ۱۰۶. ۲-بحارالأنوار، ج ۹۸، ص ۲۳۷. ۳-مثير الأحزان، ص ۵؛ بحارالأنوار، ج ۴۴، ص ۲۷۸. ۴-سوره بقره، آيه ۱۴.



چون با شیطانهای خود خلوت میکنند میگویند: ما با شمائیم، غیر از این نیست ما استهزاء کننده ایم.

مؤمنان را عزاداری حضرت سیدالشهداء الله در بین مسلمانان سابقه یک هزار و سیصد و چهل ساله دارد، به تمام کیفیاتی که فعلاً متداول است در میان فرقه ناجیه شیعیان دوازده امامی. در مقابل هزارها از فقهاء و دانشمندان بزرگ و جامع شرایط مهم که اصول و فروع دین مقدّس اسلام به واسطه آنها به ماها رسیده و احکام آن اجراء می شده، بلکه خودشان هم در منازل و خانهها و حوزههائی که داشته اند در انجام آن به تمام مراسم متعارفه عزاداری شرکت داشته اند و اگر کوچکتر اشکالی در آن بود جلوگیری و ممانعت می کردند. حتّی آنکه استفتاءاتی که به هر کدام از آنها می شده، جوابهای مثبت می دادند و ترغیب و تحریص به آن می فرمودند و خودهاشان داخل دسته جات عزاداران می شدند و به سر و سینه می زدند.

# عزاداري و نوحه سرائي علّامه سيّد بحرالعلوم

عکامه بحرالعلوم، مرحوم سیّد مهدی طباطبائی ـ اعلیالله مقامه الشریف ـ که در فضل و دانش و علم و عمل و زهد و ورع و تقوی یگانه عصر و زمان خود و به تمام معنی مروّج دین و مربّی بسیاری از علماء عاملین و فقهاء راشدین و دارای کشف و کرامات زیاد بوده و بنابر آنچه علماء بزرگ نقل فرموده و بسیاری در کتب خود ترجمه حالات او را ضبط و ثبت نموده اند و در میان خواص شهرت بسزائی دارد که درک فیض شرفیابی حضور باهرالنور حضرت ولی عصر و امام زمان حجةبن الحسن درک فیض شرفیابی حضور باهرالنور حضرت ولی عصر و امام زمان حجةبن الحسن ـ عجل الله تعالی فرجه الشریف ـ داشته، به نحوی که آن حضرت را در غیبت کبری می دیده و می شناخته.

در نجف اشرف که بودم، در مجلسی که جمعی از علماء اعلام و فضلاء فخام حاضر بودند، بعضی از ایشان از مرحومین سیّد جواد عاملی صاحب مفتاح الکرامه دو حاج سیّد علی شوشتری -اعلی الله مقامهما - نقل کردند که فرمودهاند: در یکی از روزهای عاشورا که با آن بزرگوار برای زیارت به کربلا مشرف شده بودیم همه با



همدیگر در غرفهای نشسته بودیم و جناب مگازین العابدین سلماسی هم با ما بود. سیّد بحرالعلوم برای تجدید وضو مهیّا شده، عبای خود را از دوش برداشته، مشغول وضو گرفتن شدند که ناگاه دسته عزادار عربهای معیدی، مرد و زن ضجّه زنان و شیون کنان و بر سر و سینه زنان وارد صحن مطهّر شدند شور و غوغای غریبی روی داد همه هجوم آوردند برای اینکه داخل حرم شریف شوند، ناگاه دیدیم که سیّد در حالی که مشغول وضو گرفتن بود از جا برخواست و شروع کرد به دویدن. داخل جماعت عزاداران شد و بر سر وسینه زنان به نوحه گری آغاز کرد و مانند زن جوان مرده فریاد می زد و می گریست و این مرثیه راگفت:

الله اكبر ماذا الحادث الجلل فقد تزلزل سهل الأرض والجبل يعنى: خدا بزرگتر است از حيث عظمت و عزت و جلال و جمال و صفات، از اينكه وصف كرده شود. چيست اين حادثه بزرگ كه در روى زمين واقع شده كه به سبب وقوع آن پست و بلند زمين و كوه تزلزل و لرزه در آمده؟

ما للعیون عیون الدّمع جاریه منها تحد خدوداً حین تنهمل باز چه روی داده که از چشمها چشمههای اشک جاری است؟ به نحوی که از کثرت جریان اشک گونهها خراشیده و مجروح شده. ما هذه الزفرات الصّاعدات اسی کانها شعل ترمی بها شعل آیا این چه نالههای غم اندوزی است که از سینهها بیرون می شود؟ گویا آن نالههای جگرسوز شعلههای آتش سوزانیست که بر روی یکدیگر واقع است.

ماذا النواح الذي عطّ القلوب و ما هذا الضجيج و ذاالضّوضاء والزجل اين چه نوحههاى دلسوز و نالههاى جانگدازيست كه دلها را شكافته و چه فرياد و فغان و نالهايست كه شورش در همه عالم انداخته است؟ كان نفخة صور الحشر قد فجأت فالناس سكرى ولا سكر ولا تمل گويا صور محشر ناگهان دميده شده كه همه مرمان در حيرت و دهشت



و از خود بیخود میباشند و حال آنکه اسباب حیرت و دهشت موجود نیست.

قد هل عاشور لو غم الهلال به کانما هو من شوم به زحل همانا ماه عاشورا طالع شد. ای کاش! این ماه همیشه پنهان بود و این هلال در این ماه دیده نمی شد زیرا که از شومی و نحوستی که از تأثیر در آن دیده شده، گویا ستاره زحل که نحس اکبر است در آن طالع گردیده.

شهر دهی ثقلیها منه داهیة ثقل النبی حصید فیه و الثقل این ماهی است که جن و انس را به بلیّه بزرگی مبتلا نموده و عترت پیغمبر و گلهای بوستان آن فخر بشر را به از و جفا از آن بوستان قطع نموده و احکام قرآن و شعائر اسلام و ایمان را معطّل کرده.

قامت قیامة اهل البیت و انکسرت سفن النجاه و فیها العلم و العمل قیامت اهل بیت پیغمبر بر پاشد و کشتی های نجات همه در هم شکسته شد و حال آنکه در آن کشتی ها بود همهٔ بارهای علم و عمل. وار تجت الأرض و السّبع الشداد وقد اصاب اهل السّنوات العلی الوجل

به لرزه و اضطراب در آمد زمین و هفت آسمانِ محکم قوی بنیان به نحوی که اهل آسمانهای بلند پایه را که ملائکه و ساکنین آنهایند به ترس و بیم انداخته که چنین گمان کردند که قیامت بر پاشده است.

واهتز من دهش عرش الجليل فلو لاالله ماسكه اهوى به الميل متحرّ ك و مضطرب شد عرش عظيم خداى جليل. پس هر گاه خدا او را نگاه نـمىداشت قـائمهها و پايههاى آن بـه سبب ايـن تـحرّ ك و اضطراب از هم مى پاشيد.

جل الا له فليس الحزن بالغه لكن قلباً حواه حزنه جلل خدا اجلً از آنست كه گرد حزن و ملال بر دامن جلالش بنشيند، و ليكن قلبى كه محل فيض و رحمت خدا است در اين مصيبت محزون

# و متألّم است.

قضى المصاب بان تقضى النفوس له لكن قضى الله ان لا يسبق الاجل اين مصيبتها حكم كرده است كه نفوس هلاك شود، لكن تقدير خدا چنين است كه اجل بيشى نگيرد. يعنى: تا زمانى كه اجل معين نرسيده قضا و قدر الهى چنين جارى شده كه نفوس به قيد بدن باقى باشند.

اجمالاً پس از آنکه به منزل مراجعت فرمودند و مجلس خلوت شد، یکی از خصیصین عرض کرد: آقا امروز عمل خارق عادتی که بی سابقه بود از شما بروز کرد. فرمود: آری چون این جماعت بادیه نشین به کیفیّتی که دیدید وارد صحن مقدس شدند، حالت مکاشفه ای بر من روی داد که دیدم مولای من حضرت ابی عبدالله روحی فداه ـ توجّه خاصی به ایشان دارند. خود را به آنها ملحق کردم و در نوحه سرائی شرکت دادم که شاید به طفیل آنها مورد توجّه آن بزرگوار واقع شوم، و رجاء واثق دارم که مرانیز مورد نظر مبارک خود قرار دهد.

حاصل آنکه بهترین طریق عزاداری، گریستن و گریانیدن در مصائب آن حضرت است، چنانچه قبلاً تا اندازهای اخبار و احادیث آن را در این اوراق تذکر دادم، با اینکه این همهای که ذکر شده اندکی است از بسیار و عشری است از اعشار که همه آنها دال بر فضیلت و مطلوبیت و محبوبیت نزد خدای تعالی و رسول بزرگوار او و ائمه طاهرین و صدیقه طاهره -صلوات الله علیهم اجمعین -است.

جای شک و تردید نیست که گریستن و گریانیدن بر آن حضرت ـ چنانچه ذکر شد ـ هزار و سیصد و چهل سال است باکیفیّاتی که فعلاً متداول در میان فرقه ناجیه شیعیان امامیّه اثنی عشریه در معرض انظار هزارها فقیه جامعالشرایط بزرگ که اصول و فروع اسلام را به شیعیان مسلمان رسانیده و می رسانند، فضلاً از گریستن و گریانیدن، تمام انواع عزاداری را دیده اند، از تشکیل مجالس عزا و لطمه زدن و صورت خراشیدن و موپریشان کردن و به سرو سینه زدن و زنجیر زدن و پرچم عزا افراشتن و سیاه پوشیدن و دسته راه انداختن و در طرق شوارع راه پیمودن و در

مساجد و تکایا و مجالس عمومی و منازل علماء بزرگ و غیر اینها و علاوه بر اینکه ممانعت نکردند، خودهاشان هم در این شعائر بزرگ شرکت می نمودند، چنانچه این بنده حقیر در زمانی که در نجف اشرف مشرف بودم، در ایّام عاشورا ناظر و حاضر بودم، آقایان علماء اعلام و فضلاء فخام به هیئت عزادار، دسته جمعی گریه کنان و بر سر و سینه زنان و کثیری از ایشان خاک بر سر ریزان در صحن مطهر عزاداری می کردند و قائد و پیشرو آنها حضرت آیه الله العظمی آقای میرزا محمّد حسین نائینی و حضرت آیه الله سیّد جمال الدین گلپایگانی و مرحوم آیه الله میلانی و جمعی دیگر از آیات عظام بر سر و سینه می زدند و بعضی از ایشان سر و صورت خود راگل آلود کرده بود و متوجّه داخل حرم شدند.

و امّا راجع به گریستن و گریانیدن، سیره بسیاری از آیات عظام و علماء بزرگ این بوده که در حوزههای درس پیش از آنکه مشغول درس و بحث شوند مقرّر بوده که یک نفر ذاکر روضه خوان یا مرثیه خوان ذکر مرثیه یا مصیبتی از مصائب آن حضرت را نموده تا اقامه عزائی شده باشد و پس از آن به تدریس و بحث مشغول می شدند و حتّی آنکه در مجالس سرور و عروسی ها و جشنهائی که منعقد می شده، برای تیمّن و تبرّک مرثیه خوانده می شد و مجلس را به ذکر مصیبتی برگذار می کردند.

چنانچه در احادیث هم وارد شده که در مدینه طیبه یکی از شیعیان مجلس از دواجی فراهم کرده بود و از حضرت امام زین العابدین علی تقاضا کرده بود که آن مجلس را به قدوم شریف خود زینت دهد و آن حضرت انکار می فرمود. در اثر اصرار زیاد حضرت فرموده بود که اگر عهد می کنی مرثیه خوانی در مجلس خود دعوت می کنی که در مصیبت پدر بزرگوارم مرثیه ای بخواند دعوتت را اجابت می کنم. او قبول می کند و مرثیه خوانی را دعوت می کند. پس از آنکه آن بزرگوار در آن مجلس تشریف فرما می شود، مرثیه ای خوانده می شود و آن حضرت و حاضرین گریه زیادی می کنند. چون مجلس برگذار می شود و اهل مجلس می خواهند متفرق شوند صاحب مجلس متوجّه می شود که آن حضرت بر دم در ایستاده کفشهای حاضرین را در پیش پاهاشان جفت می فرماید. (خبر نقل به معنی شد)



حاصل آنکه این سیره جلیله بعد از شهادت حضرت سیدالشهداء و اصحاب با وفایش تاکنون در میان عموم شیعیان اثنی عشریه از خواص و عوام ایشان ساری و جاری بوده، و چه بسیار املاک و ضیاع و عقار در قسمتها و شهرها و روستاهای مختلفه مملکت شیعه نشین ایران برای عزاداری مطلق و یا حسینیه و تکیهها، مخصوص تجمّع برای عزاداری و سینه زنی و زنجیر زنی و تعزیت خوانی و جمیع انواع عزاداری و لوازم آن وقف شده و اسناد و مدارک آن بسا به خط و امضاء و تصدیق فقهاء مبرّز جامع الشرائط و حکّام شرع از قرنهای گذشته اعتبار پیدا کرده و به تصرف وقف داده شده و به متولیان سپرده شده، بلکه در خارج مملکت ایران و در مشاهد مشرفه، حتّی در بعضی از ممالک کفّاری که شیعه در آنجا اقامت داشته و و قضات و حکّام شرع مقدّس اسلام در زمانهای قبل و به مهرها و امضاهای ایشان دارد و چقدر مالهائی که برای عزاداری و انواع آن وصیّت و به وسیله علماء اعلام و قضات و حکّام شرع مقدّس اسلام در زمانهای قبل و به مهرها و امضاهای ایشان به ثبت رسیده. مگر نه این است که آنها خود مراجع تقلید بوده اند که در خانهها و مسجدهای متعلّق به خودشان مجالس عزاء فراهم میکردند و از سینه زنها و زنجیر زنها با کمال علاقه و میل و رغبت پذیرائی مینمودند.

اجمالاً سیره عموم شیعه در هر کجاکه ساکن بودند، به اندازه قدرت و توانائی که داشتند از ثرو تمند و فقیر بر همین بوده است و از متقدّمین بر ایس عصر، از بعد شهادت آن حضرت تا ایس زمان، کسی تردید و شکّی نکرده و اعتراضی وارد نیاورده، مگر اینکه معاند یا جاهل بوده. نمی دانم چه چیز سبب شده که این آقایانی که به زعم وگمان خودشان، خود را روشنفکر می دانند و این عصر را عصر مشعشع و طلائی می خوانند و پرچم مخالفت برافراشته اند، چه نکته دقیقی را فهمیده اند که علماء و دانشمندان سیزده قرن پیش نفهمیده اند؟ آیا آنها از آیات قرآنیه و اخبار نبویّه بی اطلاع بوده اند. آیا آیه: ﴿ آیا مَن المُتّقینَ ﴾ (۱) را نخوانده اند؟ آیا خبر: «الصلوة عمود الدین، ان قبلت قبل ما سواها و ان ردّت ردّ ما سواها» را در نظر نگر فته اند؟ آیا همه آنها بی تقوا و گمراه بوده اند؟ و این آیه مانع از صحّت عزاداری بر

١\_سوره مائده، آيه ٢٧.



اهل بیت رسول خدا ﷺ است یا اقتضاء زمان دین خدا را تغییر می دهد؟ ابداً ابداً، هرگز هرگز «حلال محمد حلال إلی یوم القیامه و حرامه حرام إلی یوم القیامة». (۱) باید گفت: چه روشنفکری ﴿وَمَنْ لَمْ يَجْعَل اللهُ لَهُ نُوراً فَمَالَهُ مِنْ نُورٍ ﴾. (۲) باید گفت: چه روشنفکری ﴿وَمَنْ لَمْ يَجْعَل اللهُ لَهُ نُوراً فَمَالَهُ مِنْ نُورٍ ﴾. (۲) بر عکس نهند نام زنگی کافور

چه عصر مشعشع طلائی. باید گفت: عصر تیره مُطلائی، بفرموده حضرت خاتمالاً نبیاء ﷺ «شر الازمنه»، جای بسی تأسف و بدبختی است، بعضی از جوانهای ساده لوح تحصیل معارف نکرده، و اگر هم تحصیل کرده باشند تحصیل سطحی و مادی شرقی یا غربی است. هیچ فکر نمی کنند که استنباطشان مخالف است با گفته های بزرگان از علماء عظام که در دوره غیبت ولی عصر عجل الله تعالی فرجه مین احکام اسلام می باشند به نص صریحی که از توقیع مبارک آن حضرت رسیده، و فرموده:

«و أمّا الحوادث الواقعة، فارجعوا إلى رواة احاديثنا، فــاِنّهم حــجّتى عليكم و أنا حجّةالله».<sup>(٣)</sup>

یعنی: کلیه مشکلات تازهای که در زمان غیبت کبری واقع می شود برای حل آن رجوع کنید به زوایت کنندگان حدیثهای ماکه ایشان حجّت منند بر شما، و من حجّت خدایم.

پس علماء و فقهای با درایت مستنبطین احکام اسلام و سنّت سنیّه حضرت خیر الأنام ﷺ و شاگردهای مکتب ائمه طاهرین ﷺ که امام صادق ﷺ هم درباره ایشان فرموده:

«الرّاد عليهم كالرّاد علينا، والرّاد علينا كالرّاد على الله و هو في حـد الشرك بالله». (۴)

يعنى: اين گونه فقهاء و علماء كساني هستند كه ردّ گوينده بر ايشان

١- بصائر الدرجات، ص١٤٨، الكافي، ج١، ص٥٨.

۲-سوره نور، آیه ۴۰.

٣-الا حتجاج، ج ٢، ص ٢٤٩؛ بحار الأنوار، ج ٢، ص ٩٠.

٢\_عوالي اللنالي، ج ٢، ص ١٣٢؛ بحارالأنوار، ج ١٠١، ص ٢٤١.



رد گوینده بر ما آل محمدند و رد کننده بر ما، رد کننده بر خدا و در حد شرک به خدا است.

اجسمالاً ایشان از بزرگان شیعیان می باشند و مبلغینی می باشند که اخبار و احادیث آل محمد را با مستندات آنها در کتابهای خود نوشته و ثبت و ضبط کرده اند، و در میان شیعیان به یادگار گذارده اند، و دین مبین را به بیان و قبلم خود زنده نگاه داشته اند، و تکالیف و وظائف هر چه و هر که را در کتابها نوشته اند.

نگارنده از باب تذکّر و یاد آوری، از جمله آنها راجع به موضوع گریستن و گریانیدن و عزاداری در مصائب حضرت أبی عبدالله الحسین ـ ارواحنا و ارواح العالمین له الفداء ـ اخبار و احادیث وارده ای که از رسول خدا تیکی و ائمه هدی ـ صلوات الله علیهم ـ که مختصری از اخبار و احادیث کثیره متظافره متواتره و صحیحه معتبره است، قبلاً شرح دادم و باز برای آگاهی برخود لازم می دانم، که جمله ای از اصول مسلمه و مدارک آنها را که جای تردید نیست خاطر نشان کنم. زیرا که در اثر تبلیغات سوء اهل ضلالت، چنان اذهان بعضی از ساده لوحان را گردآلود مشوش کرده اند و باطل را به صورت حق جلوه داده اند، و آنها را به تردید انداخته و از طریق هدایت منحرف ساخته اند، لذا برای روشین شدن حقیقت اوّلاً چنین مقتضی دیدم که در اثبات مشروعیّت اقسام عزاداری از تأسیس مجالس عزا و مرثیه خوانی و انشاء مراثی و نوحه گری و لباس عزا پوشیدن و بر سر و سینه زدن و نرجیر زدن و دسته بیرون آوردن و علمها و پرچمهای سیاه برافراشتن و گریستن و گریانیدن و ضجه و شیون کردن و غیر اینها فی الجمله شرحی داده شود تا پرده خفا از روی حقایق بر داشته شود و حق واضح و آشکار گردد.

پوشیده نماند: بدانکه بعد از تحقق اعتقاد به اصول پنج گانه دین و مذهب، ده چیز است که آنها مورد اهمیّت است در دین اسلام که مسلمانان به طور حتم، واجب است که آنها بدانند و عمل نمایند، که عبار تند از: نماز و روزه و زکات و خمس و حج و جهاد و امر به معروف و نهی از منکر و تولّی و تبری که هر یک از آنها از ضروریّات دین اسلام است که اگر مسلمان منکر یکی از آنها شود، تا چه رسد به



همه آنها، چنانچه هرگاه بعد از یادگرفتن و معتقد شدن به آن پنچ اصل یکی از آنها را انکار کند، قطعاً از اسلام خارج شده، واین ده چیز از ارکان مسلمه دین اسلام است و بر پدران ومادران فرض و واجب حتمی است که پس از تعلیم اصول دین به فرزندان خود این ده فرع را به آنها نیز تعلیم دهند. و در میان این ده فرع، پنج تای از آنها در رکنیت شدیدتر و تأکید در تعلیم و تعلمش بیشتر است، و مستند آن خبری است که از پیغمبر اکرم محمد مصطفی میگی روایت شده که فرموده است:

«بُنى الاسلام على الخمس:الصلوة والصوم والزكاة والحج والولايـة ومانودى بشىء مثل ما نودى بالولاية». (١)

یعنی: بناگذارده شده است اسلام بر پنج پایه: نماز و روزه و زکات و حج و ولایت، و نداکرده نشده است به چیزی مانند آنچه که ندا کرده شده است به ولایت.

و در میان این پنچ نیز، شکی نیست که تؤلی و تبری دو رکن مهم ایسمان است در حقیقت، بلکه عین ایمان است. زیراکه ثبوت ایمان و دوام آن منوط است به تمام معنی بر ثبوت تولی و تبری دارد و امّا آنکه تولی و تبری دارد به طور قطع مؤمن نیست. چنانچه در قرآن مجید هم به این معنی تصریح شده و خدای تعالی فرموده:

﴿ لَا تَجِدُ قَوْماً يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْمَيَوْمِ الْآخِرِ يُسَوَآدُونَ مَـنْ خَـادً اللهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْكَانُوا ءَابَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ أُولَٰذِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الْإِيمَانَ ﴾ (٢).

یعنی: نمی یابی گروهی را که ایمان می آورند به خدا و روز واپسین که دوستی کنند با کسانی که مخالفت کردند با خدا و رسول او اگر چه پدران ایشان یا پسرانشان یا برادرانشان یا خویشانشان باشند. آنها کسانی هستند که ثابت شده است ایمان در دله ایشان.

۱-الکافی، ج۲، ص۱۸؛ بحارالأنوار، ج۶۵، ص ۳۲۹. ۲-سوره مجادله، أيه ۲۲.

﴿ وَأَيَّدَهُم بِرُوحٍ مِنْهُ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن تَـحْتِهَا ٱلْأَنْـهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا رَضِى اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أُولَٰئِكَ حِزْبُ اللهِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ (١).

و قوّت داده است ایشان را به روحی از خود که آن روح ایسمان است، و داخل می گرداند ایشان را در بهشتهایی که نهرها از زیر آنها جاریست، در حالی که خشنود است خدا از ایشان و ایشان هم از خدا خشنودند، ایشانند گروه خدا و سپاه او. آگاه باشید سپاه خدایند غلبه کنندگان و رستگار شوندگان.

و همچنین آیات دیگری هم در آن کتاب مقدّس بالصراحه در این موضوع می باشد که اعاظم از علماء شیعه در کتابهای خود آنچه را که ذکر شد بیان فرمودهاند که از جمله ایشان است شیخ صدوق در کتاب اعتقاداتش و شیخ مفید در رساله مقنعه و مجلسی در بحار قدس الله ارواحهم و دیگران در کتابهای خودشان.

چون این مطلب را دانستی بدانکه مراد از تولّی دوستی با خدا و دوستان خدا است. و تبرّی دشمنی با خدا و دشمنی با دوستان خدا است که حقیقت دین همین است، چنانچه فرمودهاند:

«هل الدّين إلا الحبّ والبغض». (٢).

يعني: آيا دين غير از دوستي و دشمني است.

و نیز بدانکه تولی نسبت به آل محمد تیکی و تبری نسبت به ایشان بر دو نوع است: یکی قلبی و دیگری اعضاء و جوارحی است.

و مراد از تولای جوارحی و قلبی: مدح و ثنا گفتن و مقامات و صفات حمیده و خصال حمیده ایشان را بیان و معرّفی کردن است و سوق و توجه دادن مردمانست به سوی آنها زیراکه ذوات مقدّسه ایشان آئینه های خدانما و مظاهر صفات جمال و جلال و

۱\_سوره مجادله، آیه ۲۲.



دلیلهای روشن خدای عزّوجل میباشند و هادی و راهنمایند به سوی او و برای آگاه کردن بندگان و رواج دادن دین مبین و محبّت به خدا و عمل کردن به مأموریتهائی که خدای تعالی در عهده آنها گذارده، و انجام دادن فرمانهای الهی، تحمّل هر گونه صدمات مالی و جانی و غیر آنها را بنمایند.

وامّا تبرّای قلبی و جوارحی: بیزاری جستن است و تنفر داشتن از دشمنان خدا و دشمنان دوستان خدا و عملهای زشت و ناپسند آنها را به مردمان فهمانیدن و آثار شوم آنها را گوشزد کردن و در دوستی کردن و رفت و آمد و معاشرت با آنها را منع کردن، اگر چه پدران یا فرزندان یا خویشان آن بنده مطیع خدا و شیعه آل محمّد باشند. و از نشانههای شیعه آل محمّد این است که در شادی ایشان شاد و در حزن و اندوه ایشان محزون و اندوهناک باشند واین هر دو حالت را از خود بر دیگران ظاهر کنند. این است مراد از تولّای قلبی و اعضاء و جوارحی و تبرّای این دو.

اکنون بدانکه کارهائی که شیعه و دوست آل محمد بین در ایّام عاشورا می کند، از قبیل مرثیه خوانی و نوحه گری و سینه زنی و زنجیر زنی با تأسیس هیئت اجتماعی و بلند کردن عَلَم و افراشتن پرچم سیاه و جامه سیاه پوشیدن و گل بر سر و صورت مالیدن و بسا پا برهنه در خیابان و کوچه و بازار راهپیمائی کردن از باب تولّی و تبرّای قلبی و جوارحی و نشان دادن آن دو است به زبان و عمل.

تنبیه لازم: البته از آنچه تذکر داده شدگمان نرود و کسی چنین خیال نکند که در تشخیص فرد و احراز مصداق، استناد به عمومات نشده تا به نظر خواننده مورد اشکالی شود، زیرا که استناد مؤلف حقیر در تعیین فرد، به حکم عرف است و در حکم بر روی فرد آوردن به عمومات استناد کرده ام؛ به این معنی که شارع مقدس حکم را بر روی مفهوم کلی تولی و تبری آورده و در تعیین و تشخیص افراد و مصادیق این کلی باید به عرف مراجعه شود و هر عملی را که عرف برای آن مصداق نامید حکم شرع بر روی آن آورده می شود مگر اینکه مصادف با یکی از عنوان هائی که حرام شده است شود، در این صورت دلیل عنوان حرام شده به تخصیص بر می خورد و این قاعده در تمام ابواب فقه مسلم و معمول فقهاء است.



پس در این مسئله محل بحث می گوئیم که: قرنها است که فرقه ناجیه شیعه، عمل سینه و زنجیر زنی و غیره را که حاکی از تأثّر و تألّم از مصائب آل محمد به است از باب همدردی با اهل بیت قرار داده اند و در عرف ایشان که بنابر آن گذارده شده، و پس از تحقق این بنای عرفی، اعمال مزبوره از مصادیق تولّی و تبرّی شده و حکم مفهوم کلّی سابق الذکر بر روی آن ثابت شده و علماء اعلام بر آن فتوی داده و جائز دانسته اند، چنانچه بعضی از فتواهای ایشان را در اینجا سزاوار دیدم برای جائز دانسته اند، چنانچه بعضی از فتواهای ایشان را در اینجا سزاوار دیدم برای آگاهی علاقه مندان تذکر دهم.

# فتوای محقق قمی ﷺ راجع به شبیه درآوردن

از جمله آنها فتوای محقق قمّی -اعلی الله مقامه -است که در کتاب جامع الشستات از جمناب ایشان در موضوع شبیه در آوردن در تعزیه حضرت سیّدالشهداء الله سؤال شده و ایشان مفصّلاً جواب فرموده. عین سؤال این است:

سؤال: آیا جایز است در ایّام عاشورا تشبیه به صورت امام یا اعادی اهل بیت به جهت گریانیدن مردم؟ و آیا جایز است که مردان در لباس زنان اهل بیت به یا غیر ایشان متشبّه شوند به همان قصد یانه؟

جواب: بدانکه تحقیق این مطلب موقوف است به تمهید مقدّمهای و آن این است که: علماء ذکر کردهاند حرمت تزئین مرد به آنچه از مختصّات زنان است، خواه آن محرّمات ذاتیّه باشد، مثل: طلا و حریر در غیر مواضع مستثنی، و غیر آن مثل: خلخال و دست رنج و امثال آن و طلا و حریر، اجماعی و اخبار اهلبیت بر آن مستفیض است.

و امّا خلخال و غیر آن از لباسهای مختصی که به حسب هر زمان و مکان مختلف می شود. پس ظاهر این است که در آن نیز خلافی نباشد و کتب اصحاب که الآن نزد حقیر موجود است از کتب فاضلین و شهیدین و غیر ایشان، در هیچکدام نقل خلاف نشده و علاوه بر این دلالت دارد بر این اخبار بسیار که دلالت می کند بر منع از لباس شهرت، و دربعضی اخبار صحیحه، از آن جمله آنها فرموده اند:



## «ان الله يبغض شهرة اللباس». (١)

و اخبار به این مضمون بسیار است، و عموم آنچه وارد شده است که: «الشهرة خیرها و شرّها فی النّار».(۲)

هم مؤید است، و همچنین دلالت دارد بر حرمت، اخباری که دلالت دارد بر حرمت تشبیه رجال به نساء و بعکس، چنانکه از علل و غیره نقل شده و ظاهر ایس است که در این معانی قائل به فرق بین مردان و زنان نباشد و هرگاه این را دانستی.

پس می گوئیم: در تشبیه به معصوم و نیکان راه منعی در نظر نیست و عمومات رجحان بكاء و ابكاء و تباكي بر سيدالشهداء و تابعان ايشان دلالت بر أن دارد و شکّی نیست که اعانت بر برً است و گاه است که توهّم شود که این موجب هـتک حرمت بزرگان دین است و این توهم فاسد است. زیراکه مراد، تشبیه نفس به نفس و شخص به شخص نیست، بلکه تشبیه صورت و ذی و لباس است محض از برای تـذكره احـوال ايشان راكـ مراد هـتك حرمت ايشان است، از جهت اينكه خواری هائی که نسبت به ایشان رسیده نباید به نظرهای مردم درآورد که مردم مطلع بر أن خواريها بشوند. پس اين نيز باطل است. زيراكه احاديثي كه از ائمه اطهار الليك وارد شده در ذکر آن خواریها و مارا مأور کردهاند به خواندن آنها در مجامع، بیش از حدّ و احصاء است، و ما ألحال تصوير أن خواريها را در شخص غير ايشان جلوه مىدهيم، با وجود آنكه مىگوييم در اخبار و النسه اخيار، تشبيه اميرالمؤمنين الله به شیر که حیوانی است و جناب سیدالشهداء را به گوسفندی که سر او را بیر ند و نیکان و متقيان را به غرّ المحجلين كه اميرالمؤمنين قائد أنها است بسيار است. يس جرا تشبیه ایشان به صورت شیعهای از شیعیان و محبی از محبان ایشان جایز نباشد؟ و این هتک حرمت باشد؟ و همچنین تصویر عورات سواره بر شتران برهنه به اشخاص مشابه آنها چه ضرر دارد با وجود اخبار بسیار که چنین واقع شده و در مجالس ميخوانيم أنها را؟

١- الكافى، ج ٤، ص ٤٤٤؛ وسائل الشيعه، ج ٥، ص ٢٤.

٢- الكافي، ج ع، ص ٢٤٤؛ وسائل الشيعه، ج ٥، ص ٢٤.



و امّا تشبیه به اعدای اهل بیت: پس دلیل بر آن نیست که منعی که متصوّر است اینست که آن چیزیست که در السنه مشهور است که:

# «من تشبّه بقوم فهو منهم». (١)

و مظنون اینست که مضمون روایت باشد، و لکن الحال در نظرم نیست و بر ایس وارد است که اوّلاً اینکه: این را تشبیه نمیگویند. چون ظاهر از تشبیه ایس است که خواهد خود را از ایشان داند وبهطوع و رغبت در آن لباس رود، خواهد که خود را از جمله آنها شمرد. سلّمناکه عموم شامل این باشد. پس میگوئیم: بعد منع سند و دلالت و تسلیم عموم اینکه نسبت میان آن و عمومات ابکاء، عموم من وجه است و شکّی نیست که عموم، رجحان ابکاء، سنداً و دلالة و اعتضاداً راجح است بر حرمت این گونه تشبیه.

و همچنین هرگاه استدلال شود بر حرمت به حرمت اذلال مؤمن نفس خود را، و همچنین جواب میگوئیم: منعاً و تسلیماً و تضعیفاً، بلکه گاه است که این اثر اعظم از مجاهدان است و این را محض از برای رضای خدا کردن جهاد عظیم است و حق تعالی اکرم از آن است که کسی خود را در راه او ذلیل کند، محروم کند از فیض. و دیگر اینکه اشخاص مختلف میباشند و نسبت به بعض اشخاص اذلال نیست به جهت مهانت نفس او و غالب این است که از این اشخاص متشبه می شوند به مصورت اعادی.

و امّا مسئله تشبیه به زنان. پس جواز آن نیز از آنچه گفتیم ظاهر می شود که ممنوع است که مراد از تشبیه این باشد که به جهت اینکه این شخص متشبه به زنان از حیثیّت آنکه تشبّه به زنانست نمی کند، بلکه می خواهد، مثلاً زینب خاتون را مصوّر کند به لباسی که صریح در زنان نیست غالباً و اگر هم باشد مضرّ نیست، مثل چادر شب به سر کردن و مکالماتی که ایشان می فرمودند بکند به جهت ابکاء و این را تشبیه به زنان نمی گویند. چون ظاهر آن تشبیه مختص به جنس زنان است بدون غرضی دیگر و در اینجا لباس زنان پوشیدن نه از برای نمود خود است به صورت

١-عوالي اللنالي، ج ١، ص ١٥٤.



زن، و فرق بسیار است میانه ملاحظه تشبه به شخص معین از زنان از راه خصوصیات افعال آن زن و تشبیه به جنس زنان از راه تشبیه به این جنس پس خوب تأمّل کند. (۱) (انتهیٰ)

#### فتاوای مراجع عظام در موضوع عزاداری

جواب تلگرافات و نامههای اهالی بصره و اطراف آن به مراجع عظام و آیات الله فخام نجف اشرف \_اعلی الله تعالی مقامات الماضین منهم وادام ظلال الباقین مهنم\_

در سال ۱۳۴۵ هجریه قمریه اهالی بصره و اطراف آن تلگرافاً و کتباً از آیات عظام و مراجع فخام نجف اشرف استفتاءاتی که کرده بودند که آنها راجع به دسته راه انداختن برای عزاداری ایّام عاشورای حسینی ـ ارواحنا و ارواح العالمین له الفداء ـ و سینه زدن و زنجیرزدن و قمه زدن که آیا شرعاً جایز است یا نه؟ خلد مقام آیة الله عظمی آقای میرزا محمّد حسین نائینی غروی، مبسوطاً جواب مرقوم فرمودند به خط و امضاء و مهر خود و ده نفر از فقهاء و مراجع بزرگ هم موافقت خود را با ایشان اعتراف و امضاء و مهر فرموده، و متن جوابی که مرقوم داشته عین لفظ و عبارت را عیناً در این اوراق می نویسم و بعد از آن برای برادران فارسی زبان به ترجمه آن می پردازم تا برای جوابگوئی معترضین حجّتی باشد.

صورة مرقومة جوابيّه:

## بسم الله الرحمن الرحيم

إلى البصره و ما والاهابعد السلام على اخواننا الاماجد العظام أهالى القطر البصرى و رحمة الله و بركاته. قد تواردت علينا فى الكراده الشرقية برقياتكم وكتبكم المتضمنة للسؤال عن حكم المواكب العزائية ما يتعلّق بها إذا رجعنا بحمده سبحانه إلى النجف الأشرف سالمين فها نحرّر الجواب عن تلك السؤالات ببيان مسائل:

الأولىٰ: خروج المواكب العزائيّة في عشرة عاشوراء و نحوها إلى الطرق أو الشوارع

١ ـ جامع الشتاب، ص ٨٥٢

ممّا لا شبهة فى جوازه ورجحانه وكونه من أظهر مصاديق ما يقام به عزاء المظلوم وايسر الوسائل لتبليغ الدعوة الحسينية إلى كلّ قريب و بعيد، لكنّ اللازم تنزيه هذا الشعار العظيم عمّا لا يليق بعبارة مثله من غناء أو استعمال آلات اللهو والتدافع فى التقدم التأخر بين أهل محلّتين ونحو ذلك ولو اتفق شيىء من ذلك فذلك الحرام الواقع فى البين هو المحرم ولا تسرى حرمته إلى المواكب العزائى و يكون كالنظر إلى الاجنبية حال الصّلورة فى عدم بطلانها.

الثانية: لا اشكال في جواز اللطم بالأيدى على الخدود و الصدور حدّ الاحمرار و الاسوداد بل يقوى جواز الضرب بالسّلاسل ايضاً على الأكتاف و الظهور إلى الحدّ المذكور، بل و ان تادّى كلّ من اللطم والضرب إلى خروج دم يسير على الاقوى، وامّا اخراج الدّم من الناصية بالسيوف والقامات فالا قوى جواز ما كان ضرره مأمونا، وكان من مجرّد اخراج الدّم من الناصيته بلا صدمة على عظمها ولا يتعقب عاده بخروج مايضر خروجه من الدّم ونحو ذلك كما يعرف المتدرّبون العارفون بكيفية الضرب، ولوكان عند الضرب مأمونا ضرره بحسب العادة ولكن اتفق خروج الدّم قدرما يضرّ وخروجه لم يكن ذلك موجباً لحرمته و يكون كمن توضأ أو اغتسل اوصام امناً من ضرره، ثم تبيّن تضرّره منه، لكن الأولى بل الاحوط ان لا يقتحمه غير العارفين المتدرّبين ولا سيّما الشبان الذين لا يبالون بما يوردون على السّهم لعظم المصيبة وامتلاء قلوبهم من المحبّة الحسينيّة ثبتهم الله تعالى بالقول الثابت في الحيوة الدنيا والاخرة.

الثالثه: الظاهر عدم الاشكال في جواز التشبيهات والتمثيلات التي جرت عادة الشيعة الاماميّة باتخاذها لاقامة العزاء والبكاء والأبكاء منذ قرون و ان تضمنت لبس الرجال ملابس النساء على الا قوى، فانًا وان كنّا مستشكلين سابقا في جوازه، و قيدنا جواز التمثيل في الفتوى الصادرة منّا قبل اربع سنوات لكنّا راجعنا المسئلة ثانيا واتضح عندنا ان المحرم من تشبيه الرجل بالمرئة هو ما يكون خروجا عن ذيّ الرجال رأساً واخذاً بزيّ النساء دون ما اذا تلبّس بملابسها مقداراً من الزمان بلا تبديل لزيّه كما هو الحال في هذه التشبيهات و قد استدركنا ذلك اخيراً في حواشينا على العروة الوثقى نعم يلزم تزيهها ايضاً عن المحرّمات الشرعيّة، و ان كانت على فرض و قوعها لاترى حرمتها إلى التشبيه



كما تقدّم.

الرّابعه: (لا يقرء) في هذه المواكب ممّا لم يتحقق لنا إلى الان فانكان ورد استعماله هو (لا يقرء) إقامة العزاء وعند طلب الاجتماع تشبيه الراكب على الركوب و في الهوسات العربيّة ونحو ذلك لا يستعمل فيما يطلب فيه اللّهو والسروركما هو المعروف عندنا في النجف الأشرف فالظاهر جواز والله العالم. ٥ ربيع الاول سنه ١٣٤٥ حرره الاحقر محمّد حسين الغروى النائيني.

## فتواى أيه الله العظمى حكيم ﷺ:

## بسم الله الرحمن الرحيم وله الحمد

ما سطره استادنا الاعظم ـ قدسسرّه ـ فى نهاية المتانة وفى غاية الوضوح بل هو اوضح من أن يحتاج إلى أن يعضد بتسجيل فتوى الوفاق، والمظنون أن بعض المناقشات أنما نشأت من أنضمام بعض الامور من باب الاتفاق التّى ربما تنا فى مقام العزاء ومظاهر الحزن على سيّدالشهداء على فالامل بل اللازم الاهتمام فى تنزيهها عن ذلم (لا يـقرء) على البكاء والحزن من جميع من يقوم بهذه الشعائر المقدّسة وما توفيقى الّا بالله عليه توكلت واليه أنيب. ٢ محرم الحرام ١٣۶٧ محسن الطباطبائي الحكيم.

#### فتواى أية الله العظمى شاهرودى:

نص مرقومه آن مرحوم - اعلى الله مقامه الشريف - عين اين عبارت است: بسم الله الرحمن الرحيم

ما حرّرها شيخنا العلّامه \_قدسالله تربته الزكيّة \_من الاجوبة عن المسائل المندرجة في هذا الصحيفة هو الحق المحقق عندنا ونسئل الله أن يوفقنا و جميع المسلمين لاقامة شعائر المذهب الإماميّة والرّجاء من شبّان الشيعة \_ و فقهم الله تعالى \_ ان ينزّهو المثال الدينيّة من المحرمات التى تكون غالباً سبباً لزوالها، انه ولى التوفيق. ٣٠ ذيحجة الحرام ١٣۶۶ محمود الحسينى الشاهرودى.

فتواى أية الله الحجه سيد عبدالهادي شيرازي:

#### بسمه تعالى

ماذكره \_قدس الله سرّه \_ في هذه الورقة صحيح ان شاءالله تعالى. الاقل عبدالهادى الحسيني الشيرازي.

## فتواي أية الله خوئي:

## بسم الله الرحمن الرحيم

ما افاده شيخنا الاستاد \_قدس سره \_ فى أجوبه هذه عن الاسئلة البصرية هو الصحيح ولا بأس بالعمل على طبقه ونسئل الله تعالى ان يوفق جميع اخواننا المؤمنين لتعظيم شعائرالدين والتجنب عن محارمه. الاحقر ابوالقاسم الموسوى الخوئى.

# فتواى أيه الله شيخ محمد حسن مظفر:

بسم الله وله الحمد

ما افاده \_قدسسره \_صحيح لا اشكال فيه والله الموفّق. محمد حسن بن الشيخ محمد المظفر قدس سرّه.

### فتواى أية الله سيد حسين حمّامي:

بسم الله الرحمن الرحيم

ما افتى به الشيخ \_ قدس الله سرّه \_ صحيح شرعاً، ان شاء الله تعالى. الاحقر حسين الموسوى الحمّامى.

# فتواي أية الله كاشف الغطاء:

بسم الله الرحمن الرحيم

ما افاده اعلى الله مقامه من ذكر فتاواه صحيح، ان شاء الله محمّد حسين أل كاشف الغطاء.



## فتواى أية الله شيخ محمّد كاظم شيرازي:

بسم الله الرحمن الرحيم ما افتى به \_ اعلى الله مقامه \_ صحيح. الاحقر محمد كاظم الشيرازى.

# فتواى أية الله العظمى كلبايكاني:

بسم الله الرحمن الرحيم

ما حرّره شيخنا الاستاد\_اعلى الله مقامه \_ في هذه الورقة صحيح و مطابق لرأيي. و انا الاحقر جمال الدين الموسوى الكليايكاني.

## فتواى أية الله سيّد على مدد قائيني:

بسم الله الرحمن الرحيم

ما رقمه الاستاد الاعظم \_طاب ثراه \_ هو الحق الذي لا يشك فيه الا المرتابون. و اناالاحقر الجانى على مدد القايني.

#### ترجمه فتواهاى أيات عظام

پوشیده نماناد: این فتواهائی که سبق ذکر یاقت مأخوذ از نسخه ایست که در مطبعه زهرا، در نجف اشرف طبع دوم آن چاپ شده برای اینکه برادران فارسی زبان از آن بهرهمند شوند و استفاده فرمایند، نگارنده حسن میرجهانی طباطبائی به ترجمه آن مبادرت نموده، و ما توفیقی اِلا بالله علیه توکلت و إلیه انیب.

## ترجمهٔ فتوای أیة الله نائینی:

به نام خدای بخشنده مهربان

به سوی اهالی بصره و اطراف آن، پس از تقدیم سلام بر برادرهای صاحبان مجد و بزرگی اهل بصره و نواحی آن. تلگرافات و اوراق سؤالات شما و نامههائی که متضمّن سؤالات شما بود، راجع به دستهها و هیئتهای اجتماعی عزاداری در دهه

عاشورا و غیر آن از آنچه که متعلّق به آن است [به دستم رسید]. چون به حمد خدای سبحانه، سالم به نجف اشر ف برگشتیم به بیان کردن مسائلی جواب می نویسیم. اول: آنکه بیرون آمدن دسته ها در کوچه و خیابان ها به منظور تظاهرات در عزاداری در دهه عاشورا و نحو آن بدون هیچ گونه شبهه ای جایز است و رجحان دارد و روشن ترین مصداق های عزاداری است بر امام مظلوم و آسان ترین وسیله ها است برای تبلیغ دعوت به حسینیه برای هر دور و نزدیکی، و لیکن لازم است که این شعائر بزرگ را از هر کار ناپسندی که شایسته و سزاوار برای چنین شعار بزرگ نیست پاک نمایند از غنا و آوازه خوانی حرام و استعمال آلات له و و نزاع کردن و اختلاف دسته جات با همدیگر در جلو و عقب افتادن از همدیگر و نزاع و دفاع بین اهل دو محلّه و امثال اینها و اگر چنین کارهای ناپسندی در ضمن آن اتفاق افتد، آن عمل تنها حرام است و حرام بودن آن سرایت به حرکت دسته برای عزاداری نمی کند، برای اینکه مصادف با این عمل ناپسندیده شده، مثل این عمل ناروا و نظر کردن به او حرام است امّا نماز باطل نیست.

دوم: هیچ اشکالی نیست در جایز بودن لطمه زدن بر صورت وسینه با دستهای خود، حتّی اگر به حدّی برسد که صورت و بدن سرخ و سیاه شود، بلکه اقبی جواز زنجیر زدن است بر شانه و پشت به حدّی که سرخ و سیاه کند بدن را، بلکه هر چند در آن حال لطمه زدن یا زنجیر زدن خون کم بیرون آید.

بنابر اقوی، و امّا بیرون آوردن خون از پیشانی با شمشیرها و قمهها اگر مأمون از ضرر باشد اقوی جواز آن است به مجرّد آنکه خون بی صدمه از پیشانی بیرون آورد به نحوی که در تعقیب آن خون بیرون نیاید عادةً نحوه ای بزند که اشخاص عارف به آن می زنند و اگر در حال زدن از ضرر آن ایمن باشد بر حسب عادت، و لکن اتّفاق خون بیرون آید به قدری که ضرر نرساند بیرون آمدن آن موجب حرمت نمی شود مانند کسی است که وضو می گیرد یا غسل می کند یا روزه می گیرد در حالی که ایسمن از ضرر آن است خون از بدن یا عضوی از اعضاء او بیرون آید، بعد ضرر آن ظاهر

شود از بیرون آمدن خون لکن اولی و احوط اینست که قبل از یادگرفتن مبادرت در این کار نکند به خصوص اشخاص جوان که بیباکی میکنند و عشق مفرط به حضرت سیدالشهداء علیه دارند دراین مصیبت بزرگ و دلهایشان مملق از محبت آن حضرت است، خدا ثابت بدارد ایشان را به قول ثابت در دنیا و آخرت.

سوم: ظاهراً کارهائی که در تعزیه ها معمول است، در شبیه شدن و ممثل گردیدن، چنانچه عادت شیعیان دوازده امامی برآنجاری شده جهت بر پا داشتن عزا و گریستن و گریانیدن در چندین قرن، و اگر متضمن باشد پوشیدن مرد لباس زن را، بنابر اقوی، و ما سابقاً اشکال کننده بودیم در جایز بودن و قید کردیم جواز ممثل شدن را در فتوائی که از ما صادر شد چهار سال قبل، لکن دو مر تبه مسئله را رجوع کردیم و نزد ما واضح شد که حرام بودن تشبیه مرد به زن، زمانیست که مردان رأسا خود را به زی و روش زنها در آورند، نه به پوشیدن لباس زنها به مقدار زمان کمی بدون اینکه زی خود را تبدیل کنند، به طوری که در تشبیهات معموله منظور است، بدون اینکه زی خود را تبدیل کنند، به طوری که در تشبیهات معموله منظور است، خود بلی لازم است که در هنگام شبیه شدن مواظب باشد که به محرّمات آلوده خود بلی لازم است که در هنگام شبیه شدن مواظب باشد که به محرّمات آلوده نشود شرعاً، و اگر فرض شود وقوع محرّماتی در آن حال، این حرمت به تشبیه سرایت نمی کند چنانکه از پیش گفته شد.

چهارم: (لا يقرء) دراين دسته ها كه براى عزادارى به راهپيمائى حركت مىكنند، از چيزهائى كه تا الآن براى ما محقق شده، اگر استعمال آن وارد شده باشد براى جمع شدن مردمان براى عزادارى، شبيه است در جايز بودن به سوار شدن راكب بر مركب، چنانكه قبلاً گفته شدكه آن چيزها عبارت از دُهُل و طبل و صنج و نحو آنها كه از آلات لهو شمرده شده نبايد چيزهائى كه در لهو و سرور به كار برده مى شود.

#### ترجمه مرقومه أية الله حكيم:

بسم الله الرّحمن الرّحيم وله الحمد

آنچه راکه استاد اعظم ما (آیة الله نائینی) مرقوم فرموده، در نهایت متانت و در

غایت وضوح است، بلکه واضح تر از آن است، به حدّی که از اظهار موافقت سایر فقهاء هم بی نیاز است و مظنون اینست که بعضی از مناقشاتی که می شود ناشی از منظم شدن بعضی چیزها و کارهائی است که اتّفاق می افتد که بسا منافات با مقام عزاداری است و منافی با حزن و اندوه بر سیّدالشهداء علیه پس امید است، بلکه لازم است همّت گماشتن در پاگذاشتن آنها است تا ممدّ بر گریستن و حزن شود از همه این شعائر مقدّسه، و ما توفیق الا بالله علیه توکلت و الیه انیب. دوم محرم الحرام ۱۳۶۷ محسن الطباطبائی الحکیم.

#### ترجمه مرقومه أية الله شاهرودي:

به نام خداوند بخشنده مهربان

آنچه را که فرموده است شیخ عکامه ما ـ قدس الله تربته الزکیّة ـ (آیة الله نائینی) از جوابهای مسائل مندرجه در این صحیفه، آن حق و محقق است نزد ما، و از خدا می خواهیم که موفّق بدارد ما را و همه مسلمانان را برای برپاداشتن شعائر مذهب امامیّه، و امید است از جوانان شیعیان ـ که توفیق دهد خدای تعالی ایشان را ـ که پاک و پاکیزه کنند امثال این شعائر دینی را از کارههای حرامی که موجب زوال آنها گردد، همانا او است ولی توفیق. ۳۰ ذیحجة الحرام ۱۳۶۶ محمود الحسینی الشاهرودی.

## [ترجمه مرقومه] أية الله سيد عبدالهادي شيرازي:

بسم الله تعالى

تمام آنچه آیةالله نائینی ـ قدس سرّه ـ در این ورقه مرقوم فرمودهاند صحیح است، ان شاءالله تعالى. الاقل عبدالهادي الحسیني الشیرازي.

## [ترجمه مرقومه] أية الله خوئي:

بسم الله الرحمن الرحيم

آنچه راکه شیخ و استاد ما (آیة الله نائینی) ـ قدس سرّه ـ در جوابهای سؤالات



اهالی بصره نوشته اند صحیح است و عمل کردن بر طبق آن هیچ باکی ندارد و از خدا می خواهیم که توفیق دهد همه برادران مؤمن ما را در تعظیم شعائر دین و دوری از آنچه حرام است در آن. الاحقر ابوالقاسم الموسوی الخوئی.

## [ترجمه مرقومه] أية الله شيخ محمد حسن مظفر:

#### بسم الله وله الحمد

آنچه را که افاده کرده است (آیة الله نائینی) ـ قدس سرّه ـ صحیح است و هیچ اشکالی ندارد در آن. والله الموفّق. محمد حسن بن الشیخ محمد المظفر قدس سرّه.

#### [ترجمه مرقومه] أية الله سيد حسين حمّامي:

#### بسم الله الرحمن الرحيم

آنچه را که افاده فرموده است (آیة الله نائینی) ـ قدس سرّه ـ صحیح است و هیچ اشکالی در آن نیست شرعاً، ان شاء الله تعالی. الاحقر حسین الموسوی الحمّامی.

#### [ترجمه مرقومه] أيه الله أل كاشف الغطاء:

#### بسم الله الرحمن الرحيم

آنچه را که افاده فرموده است \_اعلی الله مقامه \_از ذکر فتواهای خود صحیح است،انشاءالله. محمّد حسین آل کاشف الغطاء.

# [ترجمه مرقومه] أيه الله محمد كاظم شيرازي:

بسم الله الرحمن الرحيم

آنچه را که فتوی داده است به آن ـ اعلى الله مقامه ـ صحیح است. الاحقر محمد کاظم الشیرازی.

# [ترجمه مرقومه] أيه الله سيد جمال الدين كلبايكاني:

## بسم الله الرحمن الرحيم

آنچه را که تحریر فرمودهاند شیخ استاد ما \_اعلی الله مقامه \_در این ورقه، صحیح است و مطابق است با رأی من. وانا الاحقر جمال الدین الموسوی الگلپایگانی.

## [ترجمه مرقومه] آية الله السيد على مدد الموسوى القايني:

## بسم الله الرحمن الرحيم

آنچه را که مرقوم داشته است استاد اعظم ـ طاب ثراه ـ آن حق آن چنان است که در آن تشکی و ریبند. و انا در آن تشکیک نیستند. و انا الاحقرالجانی علی مددالقاینی.

#### خاطرهای از أیة الله العظمی أقای بروجردی

موقف حقیر محوید: بنابر آنچه حضرت مستطاب حجة الاسلام آقای حاج سیدمحمدحسین علوی طباطبائی بروجردی دامت افاضاته العالیه و صهر جلیل خلد مقام حضرت آیة الله العظمی آقای حاج آقاحسین طباطبائی بروجردی اعلی الله مقامه الشریف در رساله خاطرات زندگانی آن بزرگوار نقل فرمودند مناسب این مقام دیدم، لازم دانستم که در این مجموعه تذکر دهم در آن رساله در صفحه ۹۴ چنین مرقوم فرموده اند که:

در سال گذشته (یعنی سال ۱۳۸۰) در شب سال ولادت حضرت مولی الکونین ابی عبدالله الحسین علی از طرف اهل منبر قم مجلس جشن با شکوهی در مسجد اعظم برپا شده بود که آیة الله فقید هم در آن مجلس شرکت کردند. هنگامی که خطیب مجلس، میلاد مسعود پیشوای شیعیان را به پیشگاه زعیم عالیقدر شیعه تبریک عرض نمود، یکباره چشمهای آیة الله را اشک گرفت و فرمودند: بر طبق اخبار، هر کس در این شب میلاد، این مولود را به پیغمبراکرم تبریک میگفت،

می فرمودند: تسلیت هم بگوئید چون این مولود دارای وضع خاص و سرنوشت عجیبی است و همین موضوع آن چنان صحنه تأثرانگیزی ایجاد کرد که حدّ نداشت.

اجازه فرمائید خاطره ای از ایشان نقل کنم که مکرّر همه شنیده اید و حاکی از حد اعتقاد این عالم جلیل به خاندان عصمت و طهارت بوده. آیة الله فقید در سنّ نود سالگی دارای چشمانی سالم بودند که بدون عینک خطوط ریز را هم میخواندند و می فرمودند: این نعمت را مرهون وجود مبارک حضرت ابی عبدالله الحسین بی هستم و قضیه را چنین نقل می فرمودند که:

در یکی از سالها که در بروجرد بودم، مبتلا به چشم درد عجیبی شدم که بسیار مرا نگران ساخته بود. معالجه اطبًا مفید فائده ای نشد و درد چشم هر روز بیشتر و ناراحتی من افزون تر می گردید، تا اینکه ایّام محرّم شد. در ایّام محرّم آیةالله فقید عشر اول را روضه داشتند و دسته جات مختلف هم در این عزاداری شرکت می کردند. یکی از دسته جاتی که روز عاشورا به خانه آقا وارد شده بود دسته گلگیرها است که نوعاً سادات و اهل علم و محترمینند. در حالی که هر یک حوله سفیدی به کمر خود بسته اند، سرو سینه خود را گل آلود کرده و طبع بسیار رقت بار و مهیج و در عین حال با سوز و گداز فراوان و ذکری جانسوز، آن روز را تا ظهر عزاداری می کنند.

آقا فرمودند: هنگامی که این دسته به خانه من آمدند و وضع مجلس با ورود ایس هیئت هیجان عجیبی به خود گرقته بود، من هم در گوشهای نشسته و آهسته آهسته اشک میریختم و در بین هم، یک مقدار گل از روی پای یکی از همین گلگیر برداشته و بر روی چشمهای ملتهب و ناراحتم کشیدم و به برکت همین توسل چشمهایم خوب شد و تا امروز علاوه بر اینکه مبتلا به درد چشم نشدم، از نعمت بینائی کامل برخوردارم و به برکت حضرت امام حسین احتیاج به عینک هم ندارم. و با اینکه همه قوای ایشان تحلیل رفته بود، مع الوصف تا آخرین ساعات زندگانی از بینائی کامل برخوردار بودند.

این یک نمونه کوچکی از اعتقادات این مرد نابغه بود به امور مذهبی که شاید

موجب اعجاب عدّه ای باشد، و مکرّر از ایشان می شنیدم که می فرمودند: مردم اگر می دانستند خاندان عصمت و طهارت در پیشگاه خداوند عالم، چه قرب و منزلتی دارند، خیلی بیشتر از این به پیشگاه آن بزرگواران عرض ادب می کردند. آن وقت می فرمودند :من خیال نمی کنم مشکلی باشد که با توسّل به ذیل عنایت ائمه اطهار و فرزندان پیغمبر حل نشود. (اقتباس از رساله خاطرات شد).

#### جواب از اعتراض سوم

که گفته است یک قطره اشک چگونه آمرزش گناهان می شود و اشک جهنّم را خاموش میکند؟

معترض چنین پنداشته که راجع به احادیث آمرزش گناهان به سبب گریه کردن در عزای حضرت سیدالشهداء الله منافات دارد با این آیه شریفه:

# ﴿ فَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ، وَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرةٍ شَراً يَرَهُ، وَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرةٍ شَراً يَرَهُ ﴾ (١).

و منافات دارد با اخبار و احادیث بسیار وارده، راجه به اینکه گریه بر حسین الله سبب آمرزش گناهان است وَلُو یک قطره اشک باشد، و ایس اعتراض بیجا و بی مورد را به گفتن و نوشتن و چاپ کردن اشاعه می دهد؛ یا از روی جهل و نادانی یا از روی عداوت و عناد. و چنین می پندارد که دیدن گناه در نامه عمل مانع از آمرزش و بخشیدن است و حال آنکه در روایات بسیار از مصادر وحی و تنزیل -که اندکی از بسیار آنها را قبلاً شرح داده ام - چنین فرموده اند که: از بسرکت اشک چشم بسرآن بزرگوار بخشیده می شود و نفرموده اند که گناهان را نخواهید دید تا با آیه فوق الذکر منافات داشته باشد.

و ديگر آنكه صريح آيه شريفه: ﴿إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيِثَاتِ﴾ (٢).

این است که کارهای خیر سبب آمرزش کارهای بد می شود. پس گریستن و

۲ ـ سوره هود، آیه ۱۱۴.

۱-سوره زلزله، آیه ۸-۷.

گریانیدن و سایر انواع عزاداری برای حضرت سیدالشهداء علیه که آن حاکی از تولی و تبری است ـ چنانچه قبلاً مختصر اشارهای به آن شد ـ فوق عبادات و اعمال حسنه است به دلیل آیه مبارکه: (ان الحسنات یذهبن السیئات) موجب بخشیدن و آمرزش گناهان است و به هیچ گونه جای اعتراض به خدای تعالی نیست، که چرا برای یک قطره اشک چشم، گناه فلان گناه کار را بخشیدی.

اگر بنا باشد که این قبیل سخنان بی مغز اعتراض حساب شود نیز به اعتراض کننده جواب نقضی هم گفته می شود که، که بنابراین احادیثی نیز وارد شده از قبیل حدیث:

«الإسلام يجب ما قبله، و التوبة تجب ما قبلها من الكفر و المعاصى و الذنوب». (١).

یعنی: اسلام قطع میکند آنچه را که شخص کافر، پیش از اینکه اسلام بیاورد عمل کرده، و توبه قطع میکند پیش از مسلمان شدن کفر و معصیتها و گناهانی که کرده شده.

چنانچه اگر کسی صد سال با کفر و عصیان و گناه عمر خود را گذرانیده باشد، و پس از آن کلمه شهادتین را بر زبان از روی واقعیّت و اعتقاد قلبی بر زبان جاری کند، همه آنها بخشیده می شود، و اگر کسی صد سال عمر خود را به گناه و معصیت تلف کرده باشد و از صمیم قلب پشیمان شود و توبه و استغفار کند، همه گناهان او بخشیده و آمرزیده می شود.

و درباره نماز هم روایت شده که:

«وإنّها لتحت الذنوب حتّ الورق».(٢)

یعنی: نماز هر چند کم باشد هر آینه گناهان را میریزد، همچنان که باد برگهای درخت را میریزد.

پس اعتراض کننده راجع به این گونه احادیث هر چه راکه می گوید راجع به احادیث گریه کردن و گریانیدن برحسین الله همان را خواهیم گفت.

١\_بحارالأنوار، ج ٢١، ص ١١٤. ٢\_وسائل الشيعه، ج ٢، ص ٣٠؛ بحارالأنوار، ج ٣٣، ص ٢٤٩.

#### و اما جواب از اعتراض چهارم و پنجم و ششم

و در ضمن جوابهای قبل ذکر شد محتاج به تکرار نیست. جواب استدلال معترض به آیه شریفه:

# ﴿إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ ﴾ (١)

بدانکه اعتراض کننده گفته است که: این آیه دلیل است، بر اینکه خدا عبادت و عمل خیر از قبول نمی کند مگر از عمل کننده ای دارای تقوی باشد، و مقصودش از این بیان اینست که تقوی شرط قبول عبادت و کارهای خیر است و چون بیشتر از این سینه زنها و زنجیرزنها و گریه کنندگان و عزاداران و زوّارها در امور دینیّه و انجام تکلیفهائی که دارند یا عمل نمی کنند، یا اگر عمل کنند صحیح عمل نمی کنند، مثلاً یا نماز نمی خوانند یا اگر بخوانند شرایط صحّت نماز را یاد نگرفته اند و نمازی که می خوانند باطل است، یا عملهای زشت دیگری می کنند و لذا نه عزاداری ایشان را خدا قبول می کند و نه زیارت رفتنشان را به مشاهد مشرّفه و کارهای خیرشان هم پذیرفته نمی شود.

جواب می گوئیم: هر مؤمنی که عادل باشد یا فاسق باشد، خواه با تقوی باشد یا بی تقوی، هرگاه برای خدا عمل خیری از او سر زد یا عبادتی کرد، نزد خدای تعالی پذیر فته خواهد بود، مِن باب مثال اگر شخص تارک الصّلوة که هیچ نماز نمی خواند روزه بگیرد، یا شخصی که روزه نمی گیرد نماز بخواند، یا شخصی که نه نماز می خواند و نه روزه می گیرد، ولی برای رضا خدا زکات مال خود را می دهد، نسبت به آن عملی که برای خدا کرده خدا از او قبول می کند و آن عملش قطعاً صحیح خواهد بود و بر همین قیاس است سایر عملهای واجب و مستحب او.

پس یک نفر نماز نخوان یا روزه خور یا زکات نَدِه، ایمان به آل محمد بی دارد، بیاید در مجلس عزای حسین بی و از روضه خوان یا مرثیه خوان مصیبتهای آن بزرگوار را بشنود و دلش بسوزد و اشکش جاری شود یا محزون و مغموم گردد و از

١ ـ سوره مائده، آيه ٢٧.

جا برخیزد و با سینه زنها در سینه زدن شرکت کند، نمی توان به او اعتراض کرد و به او گفت که: چون تو نماز نمی خوانی یا روزه نمی گیری، یا از اهل تقوی نیستی، گریه کردن یا سینه زدن یا عزاداری تو باطل است.

پس هرگاه نماز نخوان یا روزه نگیر یا زکات نده، تسبیح دست گرفت و به ذکر گفتن مشغول باشد و ذکر مستحبی بگوید، به او نمی توان گفت که: ایس ذکر گفتن برای تو فائده ای ندارد و هیچ ثوابی برایت نوشته نمی شود. زیرا که کار خیر و شرّ هر دو در نامه عمل ثبت می شود و عامل به هر عمل شرّی مستحق عذاب و به هر عمل خیری مستحق ثواب خواهد شد.

معترض در این مقام چنین خیال کرده که آیه شریفه دلالت دارد بر اینکه تقوی شرط قبول شدن عبادتست، غافل از اینکه این پندار هیچ مبنائی ندارد به چند وجه: وجه اول آنکه این آیه شریفه دارای صدر و ذیلی است که در سوره مائده خدای تعالی بیان فرموده راجع به قصّه هابیل و قابیل، دو فرزند آدم صفی الله علی نبینا و آله و علیه السّلام که خدای عزّ وجلّ به رسول خود خطاب فرموده:

﴿ وَاثْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ابْنَىْ آدَمَ بِالْحَقِّ إِذَا قَرَّبًا قُرْبًاناً فَتَقَبَّلَ مِنْ آحَدِهِمًا وَلَمْ يُتَقَبَّلُ اللهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ، لَئِن وَلَمْ يُتَقَبَّلُ اللهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ، لَئِن بَسَطتَ إِلَى يَدَى لِنَقَبَلُ اللهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ، لَئِن بَسَطتَ إِلَى يَدَى لِنَقْتُلَكَ ﴾ (١)

یعنی: بخوان برایشان خبر دو پسر آدم را بهراستی زمانی که نزدیک آوردند هر دو قربانی های خود را پس قربانی یکی از ایشان قبول شد و از دیگری قبول نشد. آنکه قربانی او قبول نشد ـ یعنی: قابیل ـ به آنکه قربانی او قبول نشد ـ یعنی: قابیل ـ به آنکه قربانی او قبول شد ـ یعنی: هابیل ـ گفت: البته البته هر آینه تو را میکشم. هابیل در جواب او گفت: جز این نیست که خدا قربانی را از پر هیزکاران قبول میکند. هر آینه اگر تو دستت را به سوی من دراز کنی که مرا بکشی من دراز کننده نیستم دست خود را به سوی تو که تو را بکشم.

۱\_سوره مانده، آنه ۲۸ ـ ۲۷.

([برای بدست آوردن] قصه این دو برادر رجوع به تفاسیر شود).

در اینجا سخن در این است که جای تردید نیست که مقصود از این سخن بیان شرایط قبول شدن اعمال نیست، بلکه مراد حکایت از قصهای است که میان هابیل و قابیل روی داده که مراد نقل گفتگو و سخنان در میان آن دو برادر است که صورت گرفته، و بیان اینکه مربوط به شرطی میان آن روز در دین ایشان و دین امروز نبوده که برای اعمال مؤمنین معتبر باشد که مقصود آیه این باشد. پس دلالت کلام تابع اراده متکلّم است، یعنی دلالت سخن برای آن چیزیست که سخن گوینده به طرف خطاب خود اراده آن را کرده و در این آیه که مورد بحث است، فقط مقصود از آن نقل حکایت واقع میان هابیل و قابیل است و هیچ دلالتی بر غیر آن ندارد.

وجه دوم بنا به قاعده ادبی، موضوع نفی و اثبات با کلمهٔ (إنها) در آیه مبارکه، راجع به امر مخصوصی است که نفی آن با نفی تقوی و اثباتش با اثبات تقوی به غیر آن معنایی که مقصود متکلّم است دلالت و تلازم دارد. زیرا که محلّ نزاع در میان دو برادر این بوده که صلاحیّت برای وصایت از حضرت آدم بی به فرمان خدای تعالی برای هابیل است یا برای قابیل، و مطابق فرمان آدم قرار بر این شد که هر دو قربانی ببرند تا هر که قربانی او قبول شد بر غیر عادی از طرف خدای تعالی علامت و نشانه ببرند تا هر که قربانی او باشد برای وصایت.

لذا قربانی هابیل قبول شد برای وصایت از آدم و خلیفه پیغمبر بودن او ثابت گردید و نیز ثابت شد که تقوی فی الجمله شرط است برای خلیفه شدن، نه اینکه شرط مطلق باشد در جمیع امّتها و دینها، و بسیار واضح و روشن است که اعلان خدا به قبول کردن قربانی هابیل، دلیل امام و حجّت خدا بودن است و دلیل امام و حجّت شدن هم طبعاً مخصوص است به متّقین و در غیر متّقین محال است که امامت باشد. بنا بر این آیه شریفه، قبول شدن قربانی را مخصوص متّقین نفرموده، بلکه یک امر واقعی را بیان فرموده و باکلمه (إنّما) اختصاص علامت و دلیل وصایت را که قبول شدن علنی به طریق عادی است به متّقین خبر داده و اصلاً مربوط به اعمال و شرایط اعمال نیست.

وجه سوم آنکه اگر تقوی شرط باشد در قبول اعمال با آیه شریفه: ﴿إِنَّ الْحَسَنَاتِ مُذْهِبُنَ السَّینَاتِ ﴾. (١) و سایر اخبار و احادیث کثیره که دلالت دارد بر سبب آمرزش بودن گناهان کثیره توافق ندارد، زیرا که اگر عمل کننده از متقین باشد گناهی نکرده که آمرزیده شود و عملش سبب آمرزش او گردد و اگر عمل از شخص بی تقوی صادر شود، بنابر قول اعتراض کننده که می گوید: عمل غیر متقی مقبول نیست و آیه: ﴿إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللهُ مِنَ الْمُتَقِینَ ﴾ (١) را دلیل می آورد، قول او مردود است و دلالت ندارد براینکه تقوی شرط قبول عمل است.

و دیگر آنکه آیه مبارکه تقبّل را به متّقین تخصیص داده نه قبول را، و تقبّل با قبول فرق دارد، مانند: فعل با تفعل، و علم با تعلّم، و صرف با تصرّف، و امثال اینها.

و اگر غیر از این آیه شریفه، آیات دیگری در قرآن باشد که این معنی از آن استفاده شود و یا حدیثی و روایتی که ظاهرش این معنی را بفهماند، بدون تردید مقصود از آن سنجیدن سیّئات با حسنات است در قیامت و نصب میزان اعمال و حساب که در آن حال متّقین اجر و ثواب بسیار می برند، بدون اینکه گناهی در دنیا از آنها سر زده باشد و همه اعمال آنها صالحه بوده، و مؤمنین گناه کار به اندازه هر عمل خیری که از آنها سر زده، ثواب می برند و به واسطه غیر متّقی بودن ایشان از جهت گناهانی که کردهاند که مزاحم با اعمال صالحه ایشان است، اجر و ثوابشان کم می شود، نه اینکه اعمال خیر ایشان پذیرفته نشود.

اقل فائدهای که دارد کم شدن و تخفیف عذاب ایشان خواهد بود، بلکه در بعضی موارد که عمل خیرشان مهم بوده در نظر شارع مقدّس مانند نجات دادن کسی که در شرف غرق شدن باشد، یا خلاص کردن نفسی را از هلاکت برای تقرّب به خدا، یا اظهار ارادت به کسی که از هر محبوبی که در پیشگاه خدا محبوب تر باشد از هر محبوبی در نزد او، مانند: خانواده رسالت خصوص حضرت سیدشهیدان ابی عبدالله الحسین الله سبب آمرزش و پاک شدن از تمام گناهانش و مشمول رحمت خدا و متنعّم به نعمتهای ابدی می شود.

١-سوره هود، آيه ١١٤.

٢ ـ سوره مائده، آيه ٢٧.

و بدانکه برای غیر متّقی و شخص گناهکار است که به توبه کردن زبانی تنها اکتفا نکند که بگوید: خدایا من از عمل زشت و گناهی که کرده ام پشیمانم. سایر شرایط توبه را هم باید رعایت کند که در این صورت هم مغرور نباید بشود، زیراکه قبول شدن توبه او نزد خدای تعالی نامعلوم است، کما اینکه به عبادتهای خود هم . نباید مغرور شود. از کجا می تواند چنین یقینی حاصل کند که توبه و عبادات او به طور قطع نزد خدای تعالی قبول شده.

پس بهتر و بالاتر چیزی که برای نجات یافتن از عذاب، می توان به آن امیدوار شد، احیاء امر آل محمد ـ صلوات الله علیهم ـ و در شادی آنها شاد بودن و در حزن و مصائب ایشان محزون بودن است، طبق اخبار و احادیث وارده که بعضی از آنها در اوائل این کتاب ذکر شد.

#### جواب از استدلال معترض [به حديث الضلوة عمودالدين]

از جمله استدلالهای معترض دلیل آوردن او است به حدیث:

«الصلوة عمودالدين ان قبلت قبل ما سواها و ان ردّت ردّ ما سواها». (١)

گفته است: چون غالب سینه زنها یا نماز نمی خوانند یا مسائل شرعیه خود را نمی دانند، پس نمازشان باطل و عزاداریشان غیر مقبول و لغو است. با این حرفهای بی مغز جوانان ساده لوح را از سینه زدن و زنجیر زدن و انواع عزاداری باز می دارند و درهای سعادت و رستگاری را بر روی آنها می بندند.

باید دانست که ترجمه ظاهر این حدیث، مجمل است و قبال استفاده نیست. زیراکه شرط قبول شدن سایر عبادات، اگر به قبول شدن نماز باشد و رد شدن آنها منوط به رد شدن نماز باشد، بحثهایی را پیش می آورد که در خود نماز هم این حکم جاری می شود، که مقبول است یا مردود؟ و اینکه در بعضی از افراد و اجزاء نماز هم این حکم جاری است یا نه؟ به این معنی که مردود شدن بعضی از افراد یا

١\_بحارالأنوار، ج٨٣ ص٢٥.



اجزاء، مؤثر در افراد یا اجزاء دیگر خود نماز هست یا نه؟ به هر تقدیر آنچه به نظر می رسد آنست که معنای روایت غیر از ترجمه مشهور است، بلکه مراد، نه بیان شرطیّت قبول است، نه بیان مانعیّت ردّ. مقصود از روایت، بیان عظمت و بزرگی نماز و اینکه این عبادت از جهت فضیلت از باقی عبادات امتیاز دارد، و با این جمله کوتاه معنائی که در نظر گرفته شد روشن می شود.

پس هرگاه افعال و اقوال را که نماز از آنها ترکیب می شود در نظر بگیریم و تحت مطالعه قرار دهیم، می یابیم که این عمل کأنّه معجون مرکبی است [که] در بر دارد تمام اصول دین را لفظاً و عملاً، از شهادت به یگانگی خدا و شهادت به رسالت خاتم الأنبياء عَرِين در اذان و اقامه و تشهد، تصريح به كلمه: «وَحْدَهُ لا شَريكَ لَه» و كلمه: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ (١) كه دال بر توحيد و نبوّت است، و كلمه: ﴿مَالِكِ يَوْمِ اللَّهِ ين ﴾ (٢) كه اقرار به معاد و روز جزا است، و تسبيحات اربع در ركعات سوم و چهارم، و در ركوع و در سجود و عدل و ساير صفات ثبوتيّه و تنزيه از صفات صلبيته وكلمه: ﴿إِهْدِنَا الصِّراطَ الْمُسْتَقِيمَ صِراطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِم ﴾ (٣) كه عبارت است از تمام دستورهای الهیه که همه دین را اصولاً و فروعاً شامل می شود، با قيد به اينكه از اشخاص منعم عليهم، بايد به بندگان تعليم داده شودكه فرد اجلای از ایشان ائمه طاهرین دوازده گانه میباشند، چنانچه در تفسیر اهل البيت عبي آيه شريفه: ﴿ وَوَصَيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ إِحْسَانًا تَا آخر آيه وَ إِنِّي مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ (٢) در شأن حضرت امام حسين الله نازل شده. محل شاهد ما از اين آيه این جمله است که آن حضرت در مقام دعاء در پیشگاه خدای تعالی عرض می کند: ﴿رَبِّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَيَّ وَعَلَىٰ وْالِدَيَّ ﴾ تا آخر آيه (١٥) از سوره احقاف.

پس مراد از ﴿أنعمت عليهم﴾ آل محمّد عليهم السلامند و صراط ايشان صراط مستقيم است كه بندگان خدا به طور حتم بايد از راه أنها تمام دستورهاي خدائي را

٢-سوره فاتحه، آیه ۴.
 ۲-سوره احقاف، آیه ۱۵.

۱ ـ سوره فاتحه، آیه ۵. ۲ ـ سوره فاتحه، آیه ۷ ـ ۶.

فراگيرند و قولاً و فعلاً عمل نمايند.

پس نماز عملی است که حقیقت آن عبارتست از تمام حقایق دین، اصولاً و فروعاً، و هیچیک از عبادات این جامعیّت را ندارد و هر علاقه مند به دین به آز سر تسلیم فرود می آورد و ملتزم به جا آوردن آن می شود، هم از جهت اصول و هم از جهت فروع، و کسی که در مقابل این عمل تمرّد کرد و نپذیرفت، تمام دین را، اصولاً و فروعاً رد کرده.

و کلمه «قبلت» در حدیث به صیغه مجهول آورده شده و از فاعل نامی برده نشده پس چون به طور کلّی بیان فرموده اند، بنا بر معنایی که گفته شد، فاعل قبول و رد بنده است، پس معنای حدیث چنین می شود که: نماز عمود دین است، کسی که او را به پایه و عمود دین بودن قبول کرد، همه دین را قبول کرده و کسی که رد کرد آن را، تمام دین را رد کرده. به عبارت دیگر پذیرفته شدن نماز پذیرفتن تمام دین است و رد شدن آن رد شدن تمام دین است و به همین مناسبت است که فرموده اند: «من تسرک الصّلوة عامداً فقد کفر». (۱) تارک نماز در روایات کافر خوانده شده و آن بسرای ایس است که رو گردان شدن از نماز رو گردان شدن از نماز رو گردان شدن از تمام دین است.

و محتمل است که فاعل قبول عبد باشد بنا براظهر نه خدای تعالی بنابر معنای مشهور. زیراکه عبادت خبر مردد بین المعنیین است.

### [جواب اعتراض کننده به لطمه زدن و جامه دریدن در عزای امام حسین ﷺ]

واز جمله اعتراضات اعتراض کننده راجع به لطمه زدن و جامه دریدن شیعیان است در عزای ابی عبدالله الله که آن یکی از شیعائر است. خبر در تهذیب شیخ طوسی \_علیه الرحمة \_است از امام صادق الله که فرموده:

«و لقد شققن الجيوب ولطمن الخدود الفاطميّات على الحسين بسن على الجيوب». (٢)

۱\_بحارالأنوار، ج ۳۰، ص ۶۶۵. ۲\_تهذیب الأحكام، ج ۸ ص ۳۲۵؛ حوالی اللنالی، ج۳، ص۴۰۹.



یعنی: هر آینه چاک زدند گریبانها را و لطمه زدن صورتها را زنان فاطمیّات بر حسینبن علی المبیّل و بر مانند آن بزرگوار لطمه زده میشود بر صورتها و چاکزده میشود گریبانها.

و نیز شارح کتاب قواعد و صاحب حدائق نقل فرموده اند وبه جواز لطمه زدن و گریبان چاکزدن حکم فرموده بر حسین علیه و دلیل بر جواز آن علاوه بر عمومات فرموده حضرت بقیة الله امام عصر عجل الله تعالی فرجه است که در زیارت معروفه از حال زنهای معظمات فاطمیّات و مجلّلات علویّات حکایاتی فرموده. از آن جمله است که می فرماید:

«لاطمات الوجوه». (١)

و نيز در همان زيارت فرموده:

«واقیمت لک الماتم فی علیّین و لطمت علیک (علی خدود هن) حور عین».(۲)

و مؤیّد آن است فرمایش علیاجناب سکینه خاتون، خواب خود راکه دیده بود و آن را برای یزید پلید نقل نمود از جمله آن حکایت لطمه زدن حضرت فاطمه زهرا المفتل بوده در عالم رؤیا بوده که فرمودند:

«فلطمت على وجهها ونادت واولداه». (٣).

و نیز در کتب مقاتل است که: حضرت زین العابدین علی با خواهران و عمّه ها و سایر زنان از شام برگشتند و نزدیک مدینه رسیدند و بشیر خبر شهادت امام علی و مراجعت اهل بیت را به مدینه رسانید. در شهر مدینه هیچ زن و دختری نماند مگر آنکه از پَسِ پرده های عفّت خود با سر و پای برهنه و گیسوهای پریشان، بر سر و صورت. زنان، نوحه و ناله کنان با همدیگر هم آواز گردیدند و فریاد واویلا واحسیناه از دل برکشیدند و همه بیرون دویدند تا آخر خبر. (۲)

شکّی نیست که این گونه جزع و بی تابی و اظهار حسرت و در دناکی و عزاداری

٢\_بحارالأنوار، ج ٩٨، ص ٣٢٢.

١- بحارالأنوار، ج ٩٨، ص٣٢٢.

٣-بحارالأنوار، ج ٤٢، ص ١٩٩.

٤- اللهوف في قتلي الطفوف، ص ٢٣٥؛ بحارالأنوار، ج٢٥، ص١٤٧.

در مرای و منظر و در مقابل حضرت زین العابدین علی بوده، و ایشان آنها را از این عمل منع نفرمودند و این نیز دال بر مطلوب بودن آن [است].

و نیز نکته دیگر آنکه، از اخبار جواز لطمه زدن بر سر و صورت، جواز سینه زدن هم استفاده شود ـ فضلاً از آنچه پیش تر ذکر کرده شد ـ نظر به اینکه لطم در بعضی از اخبار به نحو اطلاق ذکر شده و اطلاق آن بر کوبیدن سینه در میان عرب شایع است، حتّی اینکه در حال سینه زدن مرثیه هم که خوانده می شود آن را لطمه می گویند و به ضمیمه اصالت عدم نقل مطلوب ثابت می شود.

واکرکسی گوید: با وجود استحباب و رجحان و فضیلت لطمه - چنانچه ذکر شد - به چه سبب حضرت سیدالشهداء الله اهالی حرم را از لطمه به صورت زدن و خراشیدن آن منع فرمود؟ بنا بر آنچه در کتب معتبره نقل شده که آن حضرت هنگام و داع آنها را نهی و منع فرمود.

جواب گفته می شود: به چند و جه:

اول: آنکه ممکن است از برای این باشد که دشمنان شماتت نکنند نهی فرموده باشد.

دوم: آنکه محتمل است برای رعایت اطفال و ترحم بر آنها باشد.

سوم: آنکه شاید برای آنکه در مقابل هزاران دشمن در آن صحرا عزاداری و نوحه گری ننمایند.

امًا دلیل وجه اول: بنا بر آنچه در بعضی از مقاتل نقل کردهاند فرمایش آن . حضرت است در وداع آخر، آن بزرگوار هنگامی که فرمود:

«عليكن منى السّلام هذا اول الفراق و آخر الوداع واللقاء فى الجنّه، فارتفعت اصوات النساء بالعويل لطمن خدودهن فسكتهن الحسين الله وقال لهن لا تشمتن بى الاعداء».(١)

یعنی: بر شما باد از درود. اینست اول زمان جدائی و آخرین و داع و ملاقات در بهشت است. پس صدای زنها به گریه و فریاد بلند شد و لطمه زدند بر روهای خود. پس حسین علی آنها را ساکت کرد و به

١- بحار الأنوار، ج ٤٥، ص ٤٧.



ایشان فرمود: به شماتت من در نیاورید دشمنان را.

وامًا دلیل وجه دوم: فرمایش آن حضرت هنگام و داع با سکینه خاتون که مفارقت پدر در حسرت و اضطراب و از گریستن بی تاب بود. آن بزرگوار او را به سینه مبارک چسبانید و دلداری داد و نوازش نمود و فرمود در خطاب به او:

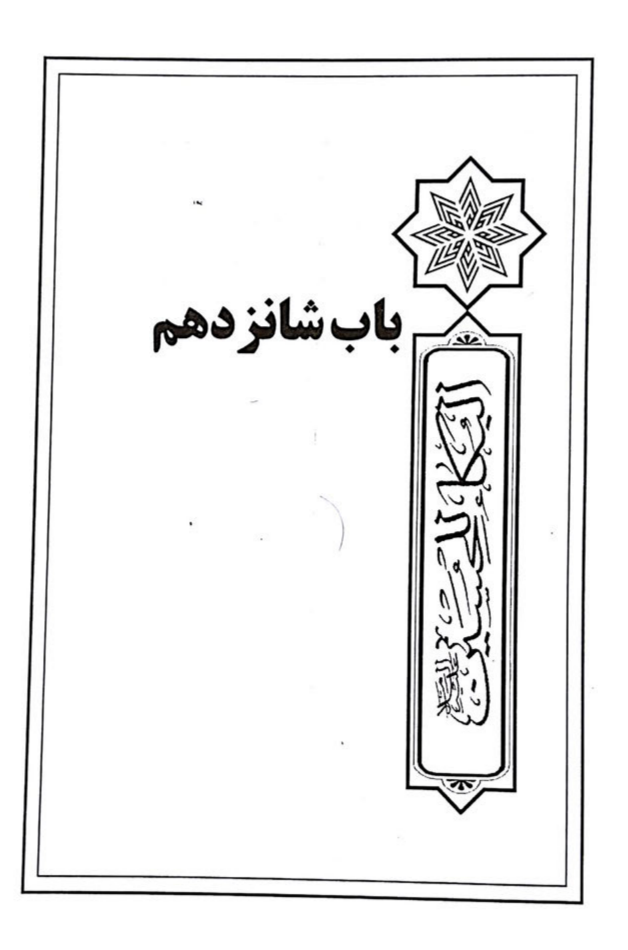
لا تحرقی قلبی بدَمعِک حسرة مادام منّی الروح فی جشمان یعنی: نسوزان دل مرا به اشک خود از روی حسرت تا زمانی که روح در بدن منست.

سیطول بعدی یا سکینة فاعلمی منک البکاء اذالحمام دهابی زود باشد که به درازاکشیده شود پس از من گریستن ای سکینه، چون مرگ مرا برباید.

فاذا قتلت فأنت اولى بالذى تاتینه یا خیرة النسوان (۱) پس چون من کشته شدم تو سزاوار ترى به گریستن و نوحه گرى و عزادارى کردن براى من،اى بهترین زنها.

وامّا دلیل وجه سوم: از بیانات وجه اول فهمیده می شود و از بیت آخر فرموده آن حضرت استفاده می شود رجحان گریه و عزاداری بر آن حضرت؛ و بنابر آنچه ذکر شد دلالت اخبار بر رجحان لطمه بی مزاحم و معارض خواهد بود. پس با روایتی که در کتب معتبره بزرگان دین از متقدّمین و متأخرین ثبت و ضبط شده و با نظر موافق تلقی کرده اند به آن معترض جاهلی که می گوید و می نویسد سینه زدن خود آزاری و در حکم مردم آزاری است، جواب می گوییم که: ما شیعه جعفری هستیم. امام ما جعفر بن محمّد الصادق بین فرموده است: این نحو خود آزاری در حکم مردم آزاری است نیکو و سزاوار. و گفته تو در مقابل فرموده آن حضرت ارزشی ندارد.

١- ابن شهر آشوب، مناقب، ج ٢، ص ١٠٩؛ مقتل ابي مخنف، ص ٣٢٨.



# باب شانزدهم در ابتداء شروع به عزاداری بر آن حضرت هنگام مراجعت از شام به مدینه طیبه

### ورود أل الله به مدينه و عزاداري اهل مدينه

سید بن طاووس ـ قدس سرّه ـ در لهوف از بشیر بن جذلم چنین نقل کرده، که او گفت: چون به مدینه نزدیک شدیم، علی بن الحسین المیلی در آنجا فرود آمد و راحله خود را فرود آورد و خیمه خود را بر پاکرد و زنها را پیاده نمود، و فرمود: ای بشیر خدا رحمت کند پدرت را که مردی شاعر بود. آیا تو بر چیزی از شعر گفتن قدرت داری؟ گفتم: آری ای پسر رسول خدا می شاعر هستم. پس فرمود: داخل مدینه شو و خبر شهادت ابی عبدالله را به مردم برسان. پس من اسب خود را سوار شدم و تاختم تا داخل مدینه شدم و خود را به مسجد پیغمبر می شادم و صدایم را به گریه بلند کردم و گفتم:

يا أهل يثرب لا مقام لكم بها قتل الحسين فأدمعى مدرار و الجسم منه بكربلاء مضرج و الرأس منه على القناة يدار

یعنی: ای اهل مدینه جای ایستادن شما دیگر در آن نیست. حسین کشته شد: اشکهای من چون باران میریزد. جسم او در زمین کربلابه خون آغشته شد و سر او بالای نیزه دور گردانده شد.

گفت: پس گفتم: اینک علی بن الحسین المید با عمّه ها و خواهرانش در سرزمین شما و ارد شده اند و در کنار شما فرود آمدند، و من فرستاده هستم به سوی شما، به شما می شناسانم جای او را. بشیر گفت: باقی نماند در مدینه هیچ زن مخدّره و محجّبه ای



مگر اینکه همه آنها از سراپردههای خود بی حجاب بیرون آمدند و جامههای خود را چاک زدند و صورتهای خود را می خراشیدند و بر سینه هاشان می زدند و فراویلا و فراثبوراگویان می دویدند. مانند آن روز گریه کننده ندیده بودم و روزی را تلخ تر از آن روز بر مسلمانان مشاهده نکرده بودم، و شنیدم کنیزی بر حسین بر خودندی می کرد و می گریست و می گفت:

وأمرضنى ناع نعاه فأفجعا وجودا بدمع بعد دمعكما معاً فأصبح هذا المجد والدّين أجدعا و إن كان عنّا شاحط الدّار أشسعا

نعیٰ سیدی ناع نعاه فأوجَعا فعینی جودا بالدّموع و اسکبا علی من دهی عرش الجلیل فزعزعا علی ابن نبی الله وابن وصیّه

خبر مرگ آقایم را داد خبر مرگ دهنده. پس داخل درد نمود و بیمار کرد مرا، خبر مرگ دهندهای که خبر کشته شدن آورد و به فاجعه و مصیبت انداخت برای کسی که مصیبت او عرش خدای جلیل را به لزره در آورد. پس ای دو چشم من اشکهای بخشش کنید و اشک بریزید و پس از اشک ریختن باز با همدیگر اشک بریزید بر فرزند پیغمبر خدا و فرزند وصی او هر چند، آن به خون غلطیده از ما و از این خانه دور افتاده.

پس از مرثیه خوانیش گفت: ای خبر بد آورنده! حزن و اندوه ما را به شهادت ابی عبدالله بین تازه کردی و زخمها و جراحتهائی برما وارد نمودی که هرگز بهبودی نخواهد یافت. تو کیستی خدایت رحمت کند؟ گفتم: من بشیر پسر جذامم مولای من علی بن الحسین بین مرا فرستاده و او در فلان موضع وارد شده با عیال ابی عبدالله بین و زنهای او. بشیر گفت: مرا به جای خود واگذاردند و مبادرت کردند و از من سبقت گرفتند. پس من اسب خود را در دنبال آنها تاختم و باز گشتم به سوی ایشان. دیدم مردم راه را بند آوردند و همه جاها را گرفتهاند. از اسبم پیاده شدم و پا بر شانههای مردم گذاردم تا خود را به در خیمه نزدیک کردم و علی بن الحسین بین داخل خیمه بود.

پس از خیمه بیرون آمد و با او دستمالی بود که اشکهای خود را به آن مسح می نمود، و در پشت او بود خادمی که کرسیای با خود داشت. آن را برای آن حضرت بر زمین گذارد و آن بزرگوار بر بالای آن نشست و مالک نبود که جلو گریه خود را بگیرد. آنگاه صداهای مردم به گریه بلند شد و نالههای زنان و کنیزان به شدت بالا گرفت و مردم از هر پست و بلند آن حضرت را تعزیت می گفتند و صدای ضجه و شیون در آن سرزمین به شدت بالا رفت. پس آن حضرت اشاره فرمود به آنهاکه: ساکت باشید. جوشش مردم فرونشست و ساکت شدند.

#### خطبهٔ امام سجاد ﷺ هنگام ورود به مدینه

سپس امام زین العابدین ﷺ این خطبه را انشاء فرمود و گفت:

الحمدلله ربّ العالمين، الرحمن الرحيم، مالك يـوم الدّيـن، بـارىء الخلائق اجمعين، الذّى بعد فارتفع فى السّموات العلى، وقـرب فشـهد النّجوى، نحمده على عظائم الأمور، و فجائع الدّهور، وألم الفجايع، و مضاضة اللّواذع، وجليل الرّزء، و عظيم المصائب الفازعة الكاظة الفادحة الجائحة.

أيّها القوم! انّ الله وله الحمد إبتلانا بمصائب جليلة وثلمة في الاسلام عظيمة، قتل ابو عبدالله الحسين الله و عترته، و سبى نسائه وصبيته، و داروا برأسه في البلدان من فوق عالى السّنان، وهذه الرزيّة الّتي لامثلها الرزيّه.

أيّها النّاس! فأىّ رجالات منكم يسرّون بعد قتله؟ أم أيّة عين منكم تحبس دمعه، او تضنّ عن إنهمالها؟ فلقد بكت السّبع الشّداد لقتله، وبكت البحار بأمواجها، والسّموات بأركانها، والأرضين بأرجائها، والأشجار بأغصانها، والحيتان في لجج البحار، والملائكة المقرّبون، وأهل السّموات أحمعون.

يا أيّها النّاس! أيّ قلب لا ينصدع لقتله؟ أم أيّ فؤادٍ لا يحن إليه؟ أم أيّ



سمع يسمع هذه الثلمة الّتي ثلمت في الاسلام فلا يرتاع لها؟

أيّها النّاس! أصبحنا مطرودين، مشردين، مذوّدين وشاسعين عن الأمصار، كأنّا أولاد ترك وكابل، من غير جرم اجتر مناه ولا مكروه ارتكبناه، ولا ثلمة في الاسلام، ثلمناها ما سمعنا بهذا في آبائنا اوّلين، إن هذا إلا اختلاق، والله لو أنّ النبي تقدّم اليهم في قتالناكما تقدّم اليهم في الوصاية بنا لما زادوا على ما فعلوا بنا، فإنّا لله وأنّا إليه راجعون، من مصيبة ما أعظمها وأوجعها وأفجعها وأكظّها وأفضعها وأمرها وأقدحها، فعندالله من نحتسب فيما اصابنا وما بلغ بنا فإنّه عزيز ذو إنتقام». (١)

ترجمهٔ خطبه: یعنی: ستایش مخصوص خدائیست که پروردگار جهانیان و بخشنده و مهربان و مالک روز جزا است. خدائی که آفریننده همه مخلوقاتست به قدری دور است که مرتفع است و بالاتر است از همه آسمانهای بلند پایه و نزدیک است به اندازهای که صدای آهسته را می شنود و می بیند می ستائیم او را بر بزرگیهای کارها و مصیبتهای روزگارها ما و اِلمهای دردناک و دردهای سوزاننده و مصیبتهای بزرگ سخت طاقت فرسای سنگین کننده آفت آورنده.

ای گروه مردان! هر آینه خدائی که ستایش مخصوص او است، آزمود ما را به امتحانها و مصیبتهای بزرگ و رخنه و شکافی در اسلام که عظمت آن بسیار است. کشته شد ابی عبدالله و عترت او و اسیر شدند زنها و دختران او و دور گردانیده شد در شهرها سر او که در بالای نیزه بلند بود و این مصیبتی است که مانند آن هیچ مصیبتی نبوده و نیست.

ای گروه مردمان! پس کدام یک از مردان شما پس از کشته شدن او شادی میکنند؟ کدام چشمی است از شماکه از اشک ریختن خود

١- اللهوف في قتلي الطفوف، ص ٢٣٤ - ٢٣٤؛ بحار الأنوار، ج ٢٥، ص ١٤٧.

جلوگیری کند و بخل نماید از ریختن و جاری شدن آن؟ هر آینه آسمانهای هفتگانه استوار و محکم گریه کردند برای کشته شدن او و دریاها با موجهای خود گریه کردند و آسمانها با رکنهای خود گریستند و درختها با شاخههای خود و ماهیان در قعر دریاها و ملائکه مقربین و اهل آسمانها همگی گریستند.

ای گروه مردمان! کدام قلبی است که برای کشته شدن او شکسته نشود؟ کدام دلی است که مشتاق به سوی او نباشد و در مصیبت او ناله نکند؟ کدام گوشی است که این رخنه بزرگ راکه در اسلام روی داده بشنود و فزع و بی تابی نکند؟

ای گروه مردمان! صبح کردیم ما در حالتی که رانده شده و از عزیزان خود جدا شده و بازداشت شده، و پوستهای بدنهای ما در هم کشیده شده بود، و از شهرها دور افتاده بودیم. گویا از فرزندان ترک و کابل بودیم، بدون جرمی که از ما سر زده باشد و بدون مکروهی که مرتکب شده باشیم و رخنهای در اسلام وارد کرده باشیم. چنین مصیبت و ابتلائی در پدران پیشین خود نشنیده بودیم. این نیست مگر دروغ اختراع شده. به ذات خدا سوگند که اگر پیغمبر بیش پیش تر از این، ایشان را به قتال با ما آنها را امر کرده بود، همچنان که پیش تر در موضوع وصایت به آنها امر فرموده بود، به اینکه پس از او ما وصی او باشیم، بالاتر از آنچه با ماکردند نمی توانستند بکنند. پس ما برای خدا شده که چقدر بزرگتر و چقدر دردناک تر و طاقت فرساتر و فجیع تر و شده که چقدر بزرگتر و چقدر دردناک تر و طاقت فرساتر و فجیع تر و و ثواب ذخیره قرار می دهیم و به آنچه به ما رسیده است تحمل و ثواب ذخیره قرار می دهیم و به آنچه به ما رسیده است تحمل و ثواب ذخیره قرار می دهیم و به آنچه به ما رسیده است تحمل و ثواب ذخیره قرار می دهیم و به آنچه به ما رسیده است تحمل و ثواب ذخیره قرار می دهیم و به آنچه به ما رسیده است تحمل و ثواب ذخیره قرار می دهیم و به آنچه به ما رسیده است تحمل و ثواب ذخیره قرار می دهیم و به آنچه به ما رسیده است تحمل و ثواب ذخیره قرار می دهیم و به آنچه به ما رسیده است تحمل و ثواب ذخیره قرار می دهیم و به آنچه به ما رسیده است تحمل و ثواب ذخیره قرار می دهیم و به آنچه به ما رسیده است تحمل و ثواب ذخیره قرار می دهیم و به آنچه به ما رسیده است تحمل و ثواب ذخیره قرار می دهیم و به آنچه به ما رسیده است تحمل و ثواب ذیراکه او است خدای غالب و انتقام کشنده.

پوشیده نماناد که جمعی از اهل سیر و ارباب خبر، نقل کرده اند که: دخول حضرت زین العابدین به به مدینه روزی بود که بشیر خبر داده بود به مردمان مدینه، به مراجعت آنها، و در مقتل منسوب به ابی مخنف چنین نقل کرده که: روز دخول جمعه بوده و در ساعتی بوده که خطیب بالای منبر خطبه می خوانده. در آن حال حزن و اندوه و مصیبت هایشان تازه شد و مرمان هم به دختران بنی هاشم تأسی کردند. چون برآنها نگریستند که گریبانهای خود را چاک زده و لطمه بر صورتهای خود می زدند و موهای خود را پریشان کرده اند. در مدینه از کثرت ناله و خروش و ضجه و فریاد و بر سر وسینه زدن و خاک بر سر ریختن و جامه دریدن و گریبان چاک زدن و غش و شیون کردن از مهاجرین و انصار و انقلاب عجیب چنان شد که بیم آن داشت که تزلزل گردد مانند روزی که رسول خدا تمانی از دنیا رحلت فرمود و وقت وارد شدن آن حضرت و زنان داغ دیده. (۱)

بنا به روایت صاحب منتخب: حضرت زین العابدین علیه پیاده با زنان وارد شهر مدینه شد شاید برای رأفت و مهربانی با زنان داغدیده و جوان مرده، و دختران جوان فریاد زننده و کودکان گریه و بی تابی کننده و پیر مردان و زنان مصاحبین و مصاحبات رسول خدا می به بوده. (۲)

### عزاداري اهل مدينه در ورود أل الله عليه

شیخ فخرالدین طریحی نیز چنین فرموده که: در روز ورود از کثرت صیحه و نوحه و ضجّه و شیون و گریه و ندبه نزدیک بود که مدینه همه اهل خود را فرو برد با آنچه در آن بود و زنان نوحه گر گریبانهای خود را چاک میزدند و با اشکهای جاری مرثیه خوانی و نوحه گری میکردند. یکی از آنها، این مرثیه را میخواند و بر سر و صورت خود میزد و صورت خود را میخراشید و به شدّت میگریست و به صدای بلند این مرثیه را میخواند:

۱ـدمعة الساكبة، ج ۵، ص ۱۶۴؛ وسيلة الدَّارين، ص ۴۱۰. ۲ـطريحي المنتخب، ج ۲، ص ۴۸۳.

هلموا نبک اصحاب العباء و نرثی سبط خیر الانبیاء بیائید تا بگرییم برای اصحاب عبا و مرثیه بخوانیم برای سبط خاتمالأنبیاء

هلموا نبک مقتولاً بکته ملائکة الاله من السماء بیائیدگریه کنیم برای کشته شدهای که گریستند بر او ملائکه خدا از آسمان

هلموا نبک مقتولاً علیه بکی وحش التهامة فی الفلاء بیائید گریه کنیم برای کشته ای که بر او گریستند وحشیان تهامه دربیابانها

ألا فابكوا قتيلاً قد بكته البتول فاطم ستّ النساء آگاه باشيد! پس گريه كنيد براى كشتهاى كه بر او گريست فاطمه بتول سيده زنها

ألا فابكوا الثاوى الطف حزناً ألا فابكوا المذبوح القفاء آگاه باشيد! پس گريه كنيد براى جاى گيرنده در طف از روى حزن، و آگاه باشيد! پس گريه كنيد براى آنكه سرش از قفا بريده شد

ألا فابكوا لمن اضحت عليه تنوح الجن حزناً بالبكاء آگاه باشيد! پس گريه كنيد بر كسى كه هنگام چاشتگاه بر او نوحه گرى كرد جن از روى حزن و اندوه با گريه

ألا فابكوا المنعفر ذبيح على الرمضاء شلوا بالثراء آگاه باشيد! پس گريه كنيد بر سر بريدهاى خاك آلودكه بر روى ريگهاى گرم بر روى خاك افتاد

ألا فابكوا قتيلاً مستباحاً ألا فابكوا المرمل بالدماء آگاه باشيد! پس گريه كنيد بر كشته روى خاك افتاده. آگاه باشيد! و بگرييد براى بدن آغشته در خون

بنفسي جسم مطروح جريح على حرّ الصّعيد بلا وطاء



جان من فدای آن جسم مجروح روی خاک افتاده بـدون فـراشـی بالای زمین سوزان

بنفسی من تجول الخیل رکضاً علیه و هو مسلوب الرداء جان من فدای آن کسی که اسبها بر بدن او تاختند در حالی که ردای او مسلوب بود

بنفسی هاشمیات سبایا یقدن وهن فی ذاک السباء جان من فدای زنان هاشمیهای باد که آنها را اسیر کردند و میکشانیدند در میان اسیران

بنفسى نسوة جاءت إليه و هنّ مولولات بالشجاء

جان من فدای زنهائی که به سوی بدن پاره پاره او آمدند در حالی که به صدای بلند فریاد میزدند و نوحه میکردند و وایلا میگفتند.

پس مرمان هجوم آوردند از هر طرفی به سوی مسجد رسول خدا تر اینکه اهل بیت پیغمبر به جانب آن روانه شدند و مسجد پر شد از زنها و مردها، از پیرمردان و جوانان و پسران و دختران و همه به صداهای بلند گریه و ندبه می کردند. پس حضرت زینب بیش با حزن دستهای خود را به دو چوبه دو طرف مسجد گرفت و سر خود را پیش آورد و نگاهی به قبر کرد و جد بزرگوار خود را ندا کرد و گفت: ای جد گرامی من! خبر کشته شدن برادرم حسین را برایت آوردم، و به شدت اشک می ریخت و فریاد می زد، و چون نظرش به علی بن الحسین بیش می افتاد حزنش بیشتر و گریهاش شدیدتر می شد و عموم مردمان صداها را به ضجه و شیون و گریه و ناله واویلا وا اماما واحسینا بلند کردند، به خصوص باقی ماندگان اصحاب ابی عبدالله باین در سفر عراق، آرزو می کردند که کاش بودیم در کربلا و شهید می شدیم. سیّما بازماندگان از خویشان آن حضرت از آل جعفر و آل عقیل. (۱)

١- اللهوف في قتلي الطفوف، ص٢٢٧؛ طريحي، المنتخب، ج١، ص٢٢٢.



## گریستن امام سجّاد ﷺ بر پدر بزرگوارش

شیخ ﷺ و سیّد در منتخب و لهوف روایتی کردهاند که خلاصه آن ایس است: از امام صادق ﷺ روایت کردهاند که فرموده: حضرت زین العابدین ﷺ با حلم و صبری که داشت در این مصیبت جزع و شکایت داشت و بر پدر بـزرگوارش مـدّت چـهل سال میگریست و پیوسته اشک او جاری بود و قلب او مقروح و جریحه دار بود، و همیشه قائم اللیل و صائم النهار بسر می برد و در وقت افطار غلام او طعام و شراب برای او می آورد و در مقابلش می گذارد و عرض می کرد: تناول فرما ای مولای من! پس آن حضرت می فرمود: ای وای پدر! آیا من طعام و شراب خورم و حال آنکه پسر پیغمبر گرسنه و تشنه کشته شد. مکرّر این کلام را می فرمود و می گریست تا طعامش از اشکهای چشمش تر و با آن ممزوج می شد و غش می کرد. چون به خود می آمد کمی از آن میل می فرمود و بسیار حمد می کرد خدای را، و به عبادت پروردگار خود قیام می نمود، و صبح می کرد در حالتی که روزه دار بود، و همیشه به همین حال بـود قیام می نمود، و صبح می کرد در حالتی که روزه دار بود، و همیشه به همین حال بـود تی که به خدای عزوجل ملحق گردید. (۱)

و در کتاب کامل الزیارات از جماعتی از امام صادق علیه روایت کرده که: آن حضرت بیست سال یا چهل سال بر پدر بزرگوارش گریسته، و طعامی در مقابل او گذارده نمی شد إلّا اینکه می گریست. غلامی داشت به آن حضرت عرض نمود: فدایت شوم! من بر تو می ترسم از اینکه از هلاک شوندگان باشی. می فرمود: حزن واندوه خود را به خدا شکایت می کنم، و من از جانب خدا می دانم چیزی را که تو نمی دانی. من یاد نکردم جایگاه افتادن فرزندان فاطمه را مگر آنکه به همان جهت گریه راه گلوی مرا می گیرد. (۲)

مؤلف حقیر محوید: مدّت گریستن حضرت زین العابدین الله را بعد از شهادت پدر بزرگوارش طبق بعضی از اخبار چهل سال و بعضی بیست سال نقل کرده اند.

سيّد بن طاووس ﷺ در لهوف از حضرت صادق ﷺ چهل سال روايت كرده، و

١-اللهوف في قتلي الطفوف، ص ٢٤٧.

٢- كامل الزيارات، ص١٠٧؛ بحارالأنوار، ج٢٥، ص١٤٩.



این روایت باخبر بیست سال منافات دارد، زیراکه آن حضرت بعد از پدر بزرگوارش سنین زنده ماندن او زیاده بر بیست بوده، زیرا به طور محقق وفات آن حضرت سال نود و پنچ هجری بوده، بنابراین سی و چهار یا سی و پنچ سال مدّت گریستن او می باشد.

و در روایت بحار از خصال صدوق علیه الرحمة نیز از حضرت صادق الله مردد بین بیست و چهل نقل شده. (۱) می توان گفت: ممکن است تر دید از راوی باشد.

و ابن شهر آشوب در کتاب مناقب گفته است که: آن جناب بعد از پدرش سی و پنج سال اقامت داشته یا سی و چهار سال بنابر اختلاف سال شهادت (۲) به هر تقدیر آن بزرگوار بعد از شهادت پدر تا زنده بود، هر شب وروز در این مصیبت عالمیان سوز، با کمال حزن واندوه می گریسته.

امًا روایت بحار از خصال از حضرت صادق الله مسنداً چنین روایت شده که فرموده: گریه کنندگان (نامی) پنج نفر بوده اند: آدم و یعقوب و یوسف و فاطمه دختر محمد محمد الله و علی بن الحسین -صلوات الله علیه -

امًا آدم بر بهشت این قدر گریه کرد تا در دو گونه او مانند دو وادی از وادی ها اشک جاری شد.

و امّا یعقوب را به به قدری گریه کرد تا دید از چشم او رفت و به او گفته شد: به خدا سوگند این قدر یاد یوسف نکن که مشرف به هلاکت می شوی و از هلاک شوندگان خواهی بود.

و امّا یوسف بر پدرش یعقوب در زندان به قدری گریست که اهل زندان متأذّی شدند و به او گفتند: یا شب گریه کن یا روز. پس یکی از این دو را قبول کرد.

و امّا فاطمه به قدری بر رسول خدا ﷺ گریه کرد که اهل مدینه متأذّی شدند و به او گفتند که: از زیادی گریستن ما را اذیّت کردی. پس از آن بیرون می رفت در قبرستان شهدا، و گریه می کرد تا حاجت او برآورده شود، پس از آن باز می گشت.

١-بحارالأنوار، ج ٢٤، ص ١٠٨. ٢-ابن شهر آشوب، مناقب، ج ٢، ص ١٨٩.

و امّا علی بن الحسین بیست سال یا چهل سال بر حسین گریه کرد. طعامی در مقابل او گذارده نمی شد مگر اینکه گریه می کرد تا اینکه غلام او به حضر تش عرضه داشت: فدایت شوم! من بر تو می ترسم که از هلاک شوندگان باشی. فرمود: جز این نیست به سوی خدا شکایت می کنم حزن و اندوه خود را، و می دانم از جانب خدا چیزی را که تو نمی دانی. یاد نمی کنم مصرع فرزندان فاطمه را مگر اینکه به این جهت گریه گلوی مرا می گیرد. (۱)

و امّا فرمایش امام صادق علی در متن احادیثی که در ایس باب ذکر فرموده و ترجمه دو حدیث از آنها را در اینجا ذکر کردم استشهاد فرموده:

۱ ـ الخصال، ج ۱، ص ۲۷۲؛ بحارالأنوار، ج ۴۳، ص ۱۵۵. ۲ ـ سوره انفال، آیه ۴۲.



# «انَّما اشكو بثى و حزنى إلى الله واعلم من الله ما لا تعلمون». (١).

«بث» به معنای شدت حزن است که صاحب آن نتواند بر آن صبر کند و از آن شکایت کند و حزن هم و غم بسیار سخت است، وگفته شده است که: «بث» غیر از حزن است و آن چنان اندوه و حزنی است که صاحبش نتواند از اظهار آن خودداری کند، و حزن آن است که در قلب صاحبش مخفی باشد.

و مراد از شکایت کردن آن حضرت به خدا برای متألّم شدن نفس شریف خودش نبوده از جزع و گریه، بلکه مورد شکایت، آن عمل و فعلی است که از آن اشقیاء ستمکار در کربلا بروز و ظهور کرده که موجب شدّت حزن و اندوه آن بزرگوار شده، همچنان که شکایت از حزن شدید و هم یعقوب پ در فراق یوسف و دور شدن او از پدر بوده که سبب بث و حزن او گردیده، و فرموده حضرت زین العابدین پ از پدر بوده که سبب بث و حزن او گردیده، و فرموده حضرت زین العابدین ب

«إنى أعلم مالا تعلمون». (٢)

یعنی: شأن این جزع و گریه و حزن را می دانم که نتیجه آن حصول تقرّب به خدا و رسیدن به اجر و ثواب بزرگی است که شما نمی دانید. پس آن بزرگوار می دانست که این گریه های زیاد و حزن و اندوه متراکم بر حسین علیه و اصحاب با و فای او از اعظم عبادات و افضل آنها است نزد خدای تعالی که این قدر آن حضرت به آن اصرار داشت که با کثرت اشتغالات او به سایر عبادات و زیادی اشتیاق او به آنها و به جا آوردن آن همه به نحوی که فراغتی از آن نداشت مگر برای مر تکب شدن چیزی از ضروریّات و لوازم معیشت، گریه و حزن بر آن مصیبت بزرگ را بر همه آنها ترجیح می داد و این عمل امام دال است بر محبوب تر بودن آنها در نزد خدای تعالی از همه عبادات.

۱۔الخصال، ج ۱، ص ۲۷۲؛ روضة الواعظين، ص ۱۶۹. ۲۔ابن شهر أشوب، مناقب، ج ۴، ص ۱۷۴؛ بحارالأنوار، ج ۲۱، ص ۳۱۲.



### باب هفدهم

## در بیان اینکه برقراری دین روی پایه دوستی و دشمنی است

چنانچه معصوم به فرموده: «هل الدین الا الحب والبغض». (۱) یعنی: آیا دین غیر از دوستی و دشمنی است؟ و این دو عبارت از تولّی و تبرّی است و هریک از این دو نسبت به هر کسی بر دو قسم است، به واسطه و بدون واسطه، و بیان این دو در دو مقصد شرح داده می شود:

#### مقصد اوّل

بدانکه تولی: به معنای دوست داشتن دوست خود، و آن دیگر دوست داشتن دوستِ دوستِ داشتن دوستِ دوستِ دوستِ دوستِ دوستِ دوستِ دوستِ دوستِ داشتن دشمن، و دشمن داشتنِ دوستِ دشمن، چنانچه در اخبار بسیار به آن تصریح شده که از جمله آنها فرمایش امیرمؤمنان علی ایا است که فرموده:

«أصدقائک ثلاثة، وأعدائک ثلاثة فأصدقاءک: صدیقک، و صدیق صدیقک، و صدیق صدیقک، و عدو صدیقک». (۲)

يعنى: دوستان تو بر سه قسمند: دوست تو و دوستِ دوستِ تـو و دوستِ دوستِ تـو و دوستِ دوستانِ تـو و دوستِ دوستانِ تـو و دشمنان دوستانِ دوستانِ تـو. دشمنان دوستانِ دوستانِ تو.

به تعبیر دیگر دوستِ تو و دشمنِ دشمنِ تو و دوستِ دوستِ تو. و در کتاب وسائل الشیعه مسنداً از ابن فضیل از حضرت رضا ﷺ روایت کرده که فرمود:

<sup>-</sup> الكافى، ج ٨ ص ١٠ الخصال، ج ١، ص ٢١. ٢ ـ ابن ابي الحديد، شرح نهج البلاغه، ج ١٩، ص ٢٠٠؛ ارشاد القلوب، ص١٩٤.



«من والى أعداء الله فقد عادى أولياء الله، و من عادى أولياء الله، فقد عادىالله». (١) (الخبر)

یعنی: کسی که دوست بدارد دشمنان خدا را، دشمن داشته است دوستان خدا را، دشمن داشته داشته است خدا را، دشمن داشته است خدا را.

و از ابن فضيل از حضرت صادق الله كه فرمود:

«من أحبّ كافراً فقد أبغض الله، و من أبغض كافراً فقد أحب الله». (۲)
يعنى: كسى كه دوست بدارد كافرى را خدا را دوست داشته، و
كسى كه دشمن بدارد كافرى را خدا را دوست داشته.

پس از آن فرمودند:

«صديق عدوالله عدوالله».<sup>(۳)</sup>

يعني: دوستدار دشمن خدا، دشمن خدا است.

## تولی و تبزی رکن اعظم ایمان است

بدانکه بیشتر خلق خدا دلهاشان از محبّت خدا خالی است، هر چند به زبان بگویند که ما خدا را دوست می داریم؛ به چند جهت که از جمله آنها است: یقین نداشتن و کم بودن معرفت آنها در حقّ خدای تعالی. امّا محبّت آنها نسبت به دوستان خدا برای ایشان ممکن و تا اندازهای سهل و آسان است، و مراد ما از این دوستان نفوس مقدّسه محمّد و آل محمّد و صلوات الله علیهم اجمعین و مجالی خدای تعالی آنها را اولیاء و حجّتهای میانه خود و بندگان خود قرار داده و مجالی و مرایای صفات جمال و جلال و کمالات خود قرار داده و حبّ ایشان را حبّ خود و عداوت ایشان را بر تمام مکلّفین و عداوت ایشان را بر تمام مکلّفین

<sup>1-</sup>صفات الشيعه، ص ١٣۶؛ وسائل الشيعه، ج ١٥، ص ١٧٩. ٢-صفات الشيعه، ص ١٣٨؛ بحار الأنوار، ج ۶۶، ص ٢٣٧. ٣-صفات الشيعه، ص ١٣٩؛ بحار الأنوار، ج ۶۶، ص ٢٣٧.

واجب قرار داده و مزایای بسیار و معجزات بی شمار و کرامات کثیره و خارق عادات و فیره و اخلاق حمیده و صفات پسندیده و کمال رأفت و رحمت را به ایشان عطا فرموده، به نحوی که هرکسی می تواند به اندازه ادراک و استعدادی که خدا به او عنایت فرموده محبّت ایشان را در دل خود جای دهد و شوق لقای ایشان را آن به آن نقشبند قلب خویش نماید. زیراکه هر گونه اسباب محبّتی در آنها جمع است و کسی نیست که به این بزرگواران محبّت و دلبستگی پیدا نکند مگر آنکه حبّ دنیا چشم و گوش دل او راکور و کر کرده باشد و محبّت جاه طلبی و ریاست و مال دنیا او را فریب داده باشد، که اینها سد راه هدایت و سبب عداوت و معاندت با ایشان در هر عصر و زمان شده و می شود.

و پر واضح است که همیشه بیشتر از اهل ایمان فقراء و مستضعفین بو ده اند و باید دانست که اکسیر اعظم برای تأمین سعادت دو جهانی و رسیدن به مر تبه کمال، محبّت به خدای تعالی است و او هم در عین ظهور غیب الغیوب و از حواس ظاهره پنهان و ناپیدا است و در دسترس احدی نیست، جز اینکه به آیات شناخته شود و لذا امر فرموده است برای شناساندن خود به شناختن اعظم آیات خود که نفوس مقدسه معصومین از اولیاء و دوست داشتن ایشان و محبّت ایشان را از اصول دین قرار داده تا اینکه بندگان به واسطه ایشان و به محبّت ایشان، پی به محبّت خدا برند و محبّت ایشان بر همه آنها واجب فرموده، همچنان که اطاعت از ایشان را نیز بر آنها فرض متحتم نموده و دوست داشتن ایشان را بزرگتر نشانه دوست داشتن خود خوانده تا در اثر آن مستحق رحمت و نعمت و بهشت شوند و بالاتر از آن شایسته مقام و رضوان من الله اکبر گردند و مصداق ﴿رَضِیَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواعَنْهُ﴾ (۱) در حقّ آنها صادق آید. پس اگر در ظاهر، خدای تعالی در این نشأه و عالم طبع و ماده نیاورده بود، بندگان را هیچ راهی برای معرفت خدای تعالی نبود. چه خوب انشاء کرده است شاعر ماه. در ضمن قصیده نونیه خود:

لولاه لم يعبد الرّحمن في ملاء لولاه ماكان ذكر غير سبحاني

١-سوره مائده، آيه ١١٩.



یعنی: اگر نبود او (یعنی: امیرمؤمنان علی ﷺ) خدای بخشاینده در هیچ گروهی از علویین و سفلیین خدا پرستیده نمی شد اگر نبود او، هیچ ذاکری نبود که خدا را تسبیح گوید غیر از اینکه خدای تعالی خودش خود را تسبیح کند و سبحانی گوید.

## تولّی و تبزی نشانه محبّت خدا

پس بدانکه بعد از یگانه دانستن خدا در ذات و صفات و افعال و عبادات، هیچ عملی بهتر و بالاتر از محبّت علی الله و یازده نفر از ائمه طاهرین و فاطمه زهراء مسلوات الله و سلامه علیهم ـ نیست و چنانچه قبلاً تذکر داده شده، هیچ طاعت و عبادتی ـ از هر جهت ـ اعم از اینکه قلبی باشد یا قالبی، قولی باشد یا فعلی، بدون محبّت و ولایت ایشان باشد، در پیشگاه خدای تعالی به هیچ وجه پذیرفته نخواهد شد، و بدون تردید هر که ایشان را امام واجب الاطاعه بداند و دوست بدارد، خدا را دوست داشته و هر که راهی غیر راه ایشان را پیش گیرد و ایشان را دشمن بپندارد، خدا را دشمن داشته.

در زیارت جامعه است که امام هادی الله انشاء فرموده: و ابن بابویه در من لایحضره الفقیه و شیخ طوسی علیهما الرحمة در تهذیب و از علماء عامه مؤلف کتاب فرائدالسمطین در آن کتاب مسنداً روایت کرده اند؛ از جمله آن است این فقرات:

«من أحبّكم فقد أحب الله، و من أبغضكم فقد أبغض الله، ومن اعتصمكم فقد اعتصم بالله». (١)

یعنی: کسی که دوست بدارد شما را محققاً خدا را دوست داشته، و کسی که کینه شما را در دل دارد از روی تحقیق کینه خدا را در دل دارد، و کسی که به شما ملتجی شود در حق واقع به خدا ملتجی شده. و در اخبار معراجیه است که رسول خدا میتان فرموده: چون مرا به معراج بردند و

<sup>1</sup>\_من لا يحضره الفقيه، ج٢، ص٤١٣؛ فرائد السمطين، ج٢، ص ١٨١.



در مقام آؤآذنی رسیدم، ندائی از خدای تعالی به من در رسید که: ای احمد! در روی زمین که را دوست می داری و مرا به دوست داشتن او امر می فرمائی. خطاب آمد: ای محمد! تو را امر می کنم به دوست داشتن علی، زیرا که من او را دوست می دارم.

و چون به آسمان چهارم عبور نمودم و با جبرئیل ملاقات کردم از من پرسید که: خدا به تو چه فرمود؟ گفتم: مرا به محبّت علی امر کرد. جبرئیل گریه کرد و گفت: سوگند به خدائی که تو را به حقّ پیغمبر خود قرار داد، اگر اهل زمین دوست می داشتند علی را، آن چنانکه اهل آسمانها او را دوست می دارند، هر آینه خداوند عالم جهنّم را نمی آفریند. (۱)

و در زیارت عاشورا؛ از جمله فقرات آن است که:

«يا أبا عبدالله إنّى أتقرّب إلى الله وإلى رسوله وإلى أميرالمؤمنين وإلى فاطمة وإلى الحسن وإليك بموالاتك وبالبرائة ممّن قاتلك و نصب لك الحَرب». (٢)

یعنی: ای ابا عبدالله! من تقرّب می جویم به سوی خدا و به سوی رسول او و به سوی امیر مؤمنان و به سوی فاطمه وبه سوی حسن و به سوی تو، به سبب دوستی با تو و به سبب بیزاری جستن من از کسی که با تو قتال نمود، و بر پا داشت جنگ را برای کشتن تو.

این جمله اخیره اشاره است به لزوم تولّی و تبرّی. زیراکه دوستی دوست با دوستی دشمن با هم جمع نمی شود و جمع این دو با همدیگر، جمع میان دو ضد است و این دو با هم تزاحم دارد و از وجود هر کدام نفی دیگری لازم می شود و از حضرت امیرمؤمنان با هم روایت شده که شخصی به حضور آن حضرت عرضه داشت که:

«إنّى أحبّك و أتولّى فلانا. فقال ﷺ: أمّا الان أعور، أمّا أن تعمى وأمّا

<sup>1-</sup>شیخ طوسی، أمالی، ص ۳۵۲؛ بحارالأنوار، ج ۴۰، ص ۳۳. ۲-مصباح المتهجد، ص ۵۳۸؛ بحارالأنوار، ج ۹۷، ص ۱۷۱.



أن تبصر». (١)

یعنی: من دوست میدارم تو را و فلان را هم دوست میدارم. پس آن حضرت فرمود: در این دو بین هستی یاکور میشوی و یا بینا میشوی.

پس دوستی با خدا وقتی صادق است که دوست آل محمّد باشی طبق فرمان خدا و دوستی با آلمحمّد وقتی راست می آید که از دشمنان آنها بیزاری جوئی و دشمن ایشان باشی، و إلا این اظهار دوستی از روی حقیقت نیست.

نيكو گفته شده:

ای که گوئی هم علی و هم زَفَر یا بیا پروانه این نور شو حق و باطل را به چشم دل ببین رو آشِدُاء عَلَی الکُفَار باش تاکه یارت را خدا یاور شود

اعوری از نور و ظلمت بهر و و یا برو خفاش باش و کور شو زانکه در یکدل نگنجد کفر و دین دوستدار عترت اطهار باش دشمن تو دشمن داور شود

#### مقصددوم

### محبت داشتن به سيدالشهداء الله محبت داشتن به خدا است

پس از بیان آنچه که در موضوع تولّی و تبرّی ذکر شد، باید دانست که محبّت به حضرت سیّدالشهداء ابی عبدالله الحسین علیه در حقیقت محبّت به خدا است. زیرا که آن حضرت اصل و ریشه همه فیضهای امکانیّه و رحمت واسعه الهیّه و مصباح هدایت و زینت آسمانها و زمین است به نصّ صریح حضرت خاتم الأنبیاء می الله ایمان.

و گریه و حزن و اندوه در مصیبتهای وارده بر آن بزرگوار، کاشف از دوست داشتن او است که ناشی است از محبّت خدا. زیراکه آن جنات واجد تمام فضیلتها و تمام خواسته های خدای تعالی و مَثَل اعلای او است. برای اینکه در

١-بحارالأنوار، ج ٢٧، ص ٥٨.

مقام عبودیّت و تسلیم و رضا و محبّت خدا فانی فی الله و مجاهد فی سبیل الله گردید و جز اراده خدا از خود اراده ای نشان نداد و دراطاعت پروردگار خود مافوق تصوّر هر متصوّری انجام وظیفه فرمود [تا] مصداق کامل قدسیّه مبارکه: «عبدی اطعنی حتّی اجعلک مثلی اذ قلت لشیء کن فیکون». (۱) در حقّ حضر تش صادق آمد.

خدای تعالی اراده او را اراده خود و خواست او را خواست خود و محبّت او را محبّت او را محبّت او را محبّت خود قرار داد و تمام فیوضات و عنایات و خیرات و رحمتها و نعمتها و ثوابها و اجرهائی را که ایجاد و مهیّا فرموده، برای دوست و حبیب خود قرار داد، و دوستدار حسین را دوست خود به حساب آورد، به نحوی که استحقاق انواع فیضها را پیدا کرد.

پس از بیان آنچه که ذکر شد، بدانکه دوستی با خاندان رسول خدا و ائمه هدی ـ صلوات الله علیه و علیهم ـ نشانه آن دوست داشتن ایشان و دوست داشتن دوستان ایشان و دشمن بو دن با دشمنان ایشان و دشمنان دوستان ایشان است.

و نیز بدانکه محبّت و دوستی اهل بیت عصمت و طهارت از دو طریق حاصل میشود:

یکی: از جهت قابلیّت بشر بودن که آن سبب هدایت و مشاهده حالات خوب و متصف و متخلق شدن به اخلاق پسندیده و ملکات حمیده شدن و امتیاز یافتن در گفتار و رفتار و کردار و شیرین زبانی و خوش خلقی و دلسوزی و خیرخواهی برای خلق و معاونت با بندگان خدا و دستگیری و خوش سلوکی با ایشان بر حسب حال هر یک از ایشان در هر مرتبهای که هستند.

وطریق دیگر: از محبت ایشان از جهت آنکه نزدیک ترین وسیله تقرّب به خدای تعالی و هیاکل توحید و وسائط فیوضات الهیّه و آئینه های خدانما و مظاهر جمال و جلال و کمال پروردگار تعالی می باشند و این قسم محبّت در حقیقت ناشی از کمال محبّت به خدای عزّوجل و زیادتی محبّت او است، چنانچه از رسول خدا بی و روایت شده که مکرّر به نور دیده خود حضرت ابی عبدالله الحسین المی می فرموده که

١-عدة الداعي، ص ٣١٠؛ بحار الأنوار، ج١٠٢، ص١٤٥.



ای حسین! من تو را به دوستی خدا دوست دارم. و بارها به زبان و فعل خود به او اظهار محبّت کردن با او و سایر نور دیدگان خود.

## آیات واخبار راجع به تولّی و تبرّی

موعظه بلیغه: از پیش گفته شد که دشمنی و عداوت به هر کسی بر دو قسم است: اول: آنکه با او دشمن است. دوم: آن با دشمن او دوست است یا با دوست او دشمن است. پس این دو دسته مستحق عذاب و نقمتند. خدای تعالی فر موده:

﴿ يٰا أَيُّهَا الَّذِينَ ٰامَنُوا لَا تَتَّخِذُوا الْيَهُودَ وَالنَّصَارَىٰ أَوْلِـيْاءَ بَـعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ وَمَن يَـتَوَلَّهُم مَّـنْكُمْ فَـإِنَّهُ مِـنْهُمْ إِنَّ اللهَ لَا يَـهْدِى الْـقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ (سوره مائده، آیه ۵۶).

یعنی: ای کسانی که ایمان آوردهاند یهود و نصاری را دوستان خود نگیرید. بعضی از آنها دوستان بعض دیگرند و کسی که آنها را دوست خود بگیرد از شما، آن کس هم از ایشان است. هر آینه خدا راهنمائی نمی کند گروه ستمکاران را.

یعنی: او هم دشمن خدا میباشد، هر چند در لباس اسلام باشد و خود را مسلمان بداند. و نیز در سوره مجادله در آیه ۲۳ از آن فرموده:

﴿ لَا تَجِدُ قَوْماً يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْـيَوْمِ الْآخِـرِ يُــوْادُّونَ مَـنْ حُــادَّاللهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا ءَابْاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ﴾

یعنی: نمی یابی گروهی را که ایسمان به خدا می آورند و به روز واپسین که دوست داشته باشند، کسانی را که مخالف با خدا و رسول او می باشند، هر چند پدرانشان باشند یا فرزندانشان یا برادرهایشان یا خویشاوندان.

و در كتاب وسائل مسنداً از حضرت رضا، امام هشتم على الله روايت كرده كه فرمود: «إنَّ من ينتحل مودِّتنا أهل البيت هو أشدٌ فتنة على شيعتنا من الدجال،



فقلت: بماذا؟ فقال: بموالات أعدائنا، و معاداة اولياءنا».(١)

یعنی: کسی که دوستی ما اهل بیت را به خود ببندد، آن سخت ترین فتنه است برای شیعیان ما از دجال. راوی گفت: گفتم: به جهت چه چیز؟ فرمود: برای دوست داشتن او دشمنان ما را و دشمنی کردن او با دوستان ما.

و نيز در همان كتاب از آن حضرت روايت كرده كه فرموده:

«من والا أعداءالله فقد عادى أولياء الله، و من عادى أولياء الله، فقد عادى الله، و حق على الله أن يدخله نار جهنّم». (٢)

یعنی: هر که دوستی کند با دشمنان خدا، دشمن کرده است با دوستان خدا، و هر که دشمنی کند با دوستان خدا، دشمنی کرده است با خدا و حق است بر خداکه او را داخل آتش جهنّم نماید.

و هم در آن کتاب از حضرت صادق علی روایت کرده که فرمود:

«من أحبّ كافراً فقد أبغض الله، و من أبغض كافراً فقد أحب الله، ثمّ قال: صديق عدو ً الله عدو الله». (٣)

یعنی: هر که دوست بدارد کافری را، محققاً خدا را به خشم در آورده و کسی که خدا را به خشم در آورد کافری را، خدا را دوست داشته. پس فرمود: رفیق دشمن خدا، دشمن خداست.

و شیخ صدوق علیه الرحمة در کتاب عیون روایت کرده که: حضرت رضا علیه در نامه ای که به مأمون نوشت، که از جمله مضامین آن این جمله بودکه:

«وحبّ أولياء الله واجب، وكذلك بغض أعداء الله، والبرائة منهم». (٢)

یعنی: دوست داشتن دوستان واجب است، و همچنین بغض و کینه دشمنان خدا را در دل گرفتن و با آنها دشمن بودن و بیزار بودن از

<sup>1</sup> وسائل الشيعه، ج ۱۶، ص ۱۷۹؛ بحارالأنوار، ج ۷۲، ص ۳۹۱. ٢ وسائل الشيعه، ج ۱۶، ص ۱۷۹؛ بحارالأنوار، ج ۷۲ ص ۳۹۱. ٣ صفات الشيعه، ص ۱۳۸؛ وسائل الشيعه، ج ۱۶، ص ۱۸۰. ٢ عيون اخبار الرضا، ج ۲، ص ۲۷۰؛ تحف العقول، ص ۴۲۰.



#### ایشان نیز واجب است.

## در بیان وجوب تبرّاء از دشمنان دین

پس بدانکه هر کسی که بهراستی قبول دین اسلام کرده باشد ممکن نیست که با کفّار دوستی کند و حالات و صفات و اخلاق و رفتار و کردار آنها را دوست بدارد و بپذیرد. زیراکه همه آنها مخالف شرع و دین و دلیل منکر بودن ایشان است به رسالت خاتم انبیاء و رسل و حاکی از کفر و بی دینی آنها است و حال آنکه چگونه ممکن است کسی تصدیق کند اسلام را و مسلمان باشد و اعمال و افعالی که دلیل بر کفر آنها است و از جهت کفر و از روی کفر از آنها ظاهر می شود، دوست بدارد که آن حاکی از دوست داشتن کفر است و با تصدیق داشتن به اسلام و مسلمان بودن، حمع نمی شود و سازش ندارد.

برادر عزیز! بدانکه لازمه اسلام و مسلمان بودن، دوست داشتن اهل اسلام و اهل طاعت و بندگی خدا و دشمن داشتن کفّار و کفر و مخالفت و معصیت است پس مسلمانی که به دوست داشتن و دوستی کردن باکفّار شرقی و غربی و اطوار و افعال و روشهای آنها علاقه داشته باشد و آنها را تمجید کند و از آنها تقلید نماید و خود را به زی آنها در آورد و زینت کند، چنین کسی خود را به اسلام بسته و در حقیقت مسلمان نیست و به دروغ ادّعای مسلمانی میکند. از حضرت باقر به به روایت شده که فرموده:

«إذا أردت أن تعلم أنّ فيك خيراً، فانظر إلى قلبك، فإن كان يحبّ أهل طاعة الله، و يبغض أهل معصيته، ففيك خير، والله يحبّك، و إذا كان يبغض أهل طاعة الله و يحبّ أهل معصيته، فليس فيك خير، والله يبغضك، و المرأ مع من أحبّ». (١)

یعنی: هر گاه بخواهی بدانی که در تو خیر و خوبی هست و ناجی و رستگاری، به قلب خودت رجوع کن. اگر دوست میدارد اهل طاعت

١-المحاسن، ج ١، ص ٤١٠؛ الكافي، ج ٢، ص ١٢٤.

خدا را و بغض و کینه اهل معصیت را دارد، بدانکه در تو خیری هست و خدا تو را دوست می دارد و اگر دشمن اهل طاعت است و دوست می دارد اهل معصیت را، پس در تو خیری نیست و خدا تو را دشمن می دارد و مرد با هر کسی که دوست او است خواهد بود، یعنی خشر ش با او خواهد بود.

وای بر اهل این زمان که فقط به دوستی با دشمنان قناعت نکر دهاند، بلکه خود را در خوراک و پوشاک و گفتار و رفتار و کردار از هر جهت و به همه جهت شبیه شرقی ها و غربی ها که دشمنان خدا و دین مقدس اسلام و رسول خدایند می باشند و حال آنکه شبیه شدن به کفّار آدمی را نزد خدا از آنها دانسته، هر چند دوستی قلبی هم نباشد، چنانچه خدای تعالی در آیه (۵۶) از سوره مائده فرموده:

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ ٰ امَنُوا لَا تَتَّخِذُوا الْيَهُودَ وَالنَّصَارِىٰ أُولِيَاءُ بَعْضُهُمْ أُولِياءً بَعْضِ وَ مَن يَتَوَلَّهُمْ مِّنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِى الْقُومَ الظَّالِمِينَ ﴾.

یعنی: ای کسانی که ایمان آورده و می آورند به خدا و رسول او، یهود و نصاری را دوستان خود نگیرید. بعضی از آنها دوستان بعضی دیگرند و کسی که آنها را دوست خود گیرد از شما، او هم از آنها خواهد بو د و البته البته خدا هدایت نمی کند گروه ستمکاران را.

> و نیز از پیغمبر اکرم ﷺ روایت شده که فرموده: «من تشبّه بقوم فهو منهم». (۱)

یعنی: هر که خود را به گروهی شبیه کند، او هم از آن گروه خواهـد بود.

و از این جهت است که در شریعت مقدّسه اسلامیّه، نهی شده است از نماز خواندن در مقابل صورت و شکل، زیراکه آن شبیه بت پرستی است، و هم چنین روبروی آتش، که آن نیز شباهت به مجوس است، و غیر اینها از شبیه شدن به فرق کفّار و ظالمین و اهل ضلالت. و نیز در حدیث وارد شده که خدای تعالی به یکی از

١-عوالي اللئالي، ج ١، ص ١٤٥؛ بحار الأنوار، ج ١١، ص١٧٤.



پیغمبران خود وحی فرمود که: به امّت خود بگو که: در لباس و خوردن و آشامیدن و رفتن در مجالس دشمنان من خود را مانند دشمنان من نکنند که آنها نیز از دشمنان من خواهند بود.

پس برادران مسلمان! اگر به راستی مسلمان هستید، به دست خود خودتان را به هلاکت نیندازید و به اسم تنهای مسلمان بودن قانع نشوید و رسمیّت آن را از دست ندهید تا در ادّعای مسلمانی صادق باشید و مشمول سعادت دو جهانی گردید.



## **باب هجدهم** در بیان نکاتی بسیار جالب توجّه

اولاً آنکه وجود اقدس حضرت سیدالشهداء حسین بن علی علی علیه السلام وارواح العالمین لهما الفداء - در راه حقیقت و حفظ دین جدش خاتم الأنبیاء علی که از روی ضامن سعادت بشر است، کاری کرده که تمام فدائیان عالم و کسانی که از روی عقیدت و ایمان و در راه اکمال نفوس بشریت و هدف و مقصود عالی انسانیت قیام کرده و فداکاری نمودند و از خود گذشتگی نشان دادند، اگر زنده شوند در مقابل آن وجود مبارک سر تعظیم فرود خواهند آورد و از روی حقیقت و واقعیت شهادت خواهند داد که فداکاری آن حضرت فوق همه فداکاریها بوده و هست و خواهد بود.

اگر حرکت وقیام حسینی را در دیدگاه عقل سلیم بنگریم و در پیش خود به به خوبی فکر و تأمّل نمائیم و منصفانه قضاوت کنیم و تجزیه و تحلیل نمائیم، می یابیم که اگر آن امام همام می خواست برای دنیا و مقامات دنیویّه قیام کند مگر نمی دانست که با هفتاد و دو نفر بنابر مشهور نمی تواند در مقابل قدرت عظیم یزیدی و اقتداری که بنی امیّه داشتند مقابله و مقاتله کند و با این عدّه کم بجنگد و بساط آنها را بر چیند؟ یقیناً می دانست که روی جریان عادی طبیعی ظاهری با دست خالی نمی تواند مملکت به آن وسعت را از آنها بگیرد، آن هم بدون دیناری که خرج کند.

و از طرف دیگر اگر آن حضرت به زندگانی دنیا علاقه می داشت و می خواست به زنده ماندن خود ادامه دهد، کاملاً به جمع آوری سپاه قادر بود و می توانست تهیه لشکر کند.



و اگر مقصود او مملکتگیری و جنگ با یزید و یزیدیان بود، خواهران و زنها و بچگان را با خود همراه نمی برد.

و دیگر آنکه اگر با دولت بنی امیّه سازش و موافقت می فرمود، آنها نـصرت او را در نهایت عزّت و بزرگی و آقائی می پذیرفتند، و شخص اول و پیشوای دینی مسلمین بود و هیچ آسیبی به وجود مبارکش وارد نمیکردند. ولی چون منظور آن حضرت عالى تر از صرف زنده بو دن بو د و بلند تر از هر مقصدي و يگانه مقصودش این بود که مسلمانان عالم را از زیر بار حکومت ظلم و زور و طاغوتی و بیدینی بيرون آورد و دين مقدّس جدّ بزرگوار خودكه در اثر تبليغات بني اميّه و عمليّات آنها در شرف زوال بود احیاء و زنده نماید، به آن فداکاری تن در داد و از خود گذشتگی عظیم، دستگاه ظلم و جور و كفر و طغیان معاویه را كه قریب چهل سال به طور ثابت بر قرار بود و رفته رفته دربار او شبیه دربار پادشاهان طاغوتی تاریخ شده بود و عدّههائی از یهود و نصاری به عناوین مختلفه در آن راه داشتند و جمعی از آنها دائماً به عنوان مستشاري طرف مشورت و همنشين معاويه بودند وهم چنين در حرم سراى آن ملعون زنهائي مختلفةالعقيده از ممالك مختلفه كه تدريجاً در تحت تصرّف او در آمده و از مستعمرات او بود و از بلاد مسلمین بهشمار در آورده بود، و وضع داخلي آن رنگ اسلامي نداشت و خود آن ملعون هم علاقهمند به اجراء امور مذهبی نبود، این امور و آن تبلیغات وزهرهای خطرناکی که در حلقوم مسلمانان مىرىختند رفته رفته كار او را بجائي رسانيد كه فرزند خبيث خود يزيد يليد را روى كار آوردكه اگر حكومت او باقي بماند به كلّي ظواهر اسلام هم در دوره او از بين

لذا امام علی برای حفظ دین مقدّس اسلام به این هدف عالی فداکاری غیر قابل تصوّر قیام فرمود و به خون خود و عزیزان و یاران با وفا و اسارت اهل بیت رسالت دین اسلام را زنده کرد و خداوند هم به او جزای خیر داد، به نحوی که همه موجودات عوالم امکانیّه از علویّات و سفلیّات تکویناً و بعضی تکویناً و تشریعاً از

عظمت و بزرگی این فداکاری در حیرت و عزادار و حزن و اندوه گریان و نالانند و تا امروز هم که یک هزار وسیصد و چهل سال از واقعه کربلا میگذرد، مسلمانان از برکت و جود اقدس آن بزرگوار در زیر لوای اسلام با عزّت زندگانی می نمایند، امّا در این قرن اخیر بسیار جای تأسّف است که در اثر تبلیغات ضد اسلامی مسلمانان از مرحله سعادت دور افتاده اند و حقایق دینی را فراموش کرده اند.

به این جهت بر خود بر حسب وظیفه شرعی و دینی لازم دیدم که مقدار از ما فی الضمیر خود را به وسیله قلم به عرض هموطنان و هم کیشان عزیز خود برسانم و تذکّراً عرضه بدارم.

چقدر مناسب است كه آقايان علماء و دانشمندان ما خصوصاً آنهائي كه به علوم و تربیت اسلامی آگاهند و به زبان و ادبیات عرب آشنایند و اطّلاعات تاریخی دارند و سالهای عمر ایشان به اندازهای رسیده که از انقلابات و هیجان افکار غرورآور جوانی دور شدهاند و اهل نظر میباشند و به دیده حقبین از دریچه حقیقت مينگرند، در صدد أن برآيند كه حقايق اسلام و ديانت را به نحوي كه بايد و شايد از هزاران کتابهایی که نویسندگان آنها از روی اغراض و مقاصد مختلف نوشته و تألیف و تصنیف کردهاند، بیرون بیاورند وبا بیانهای ساده در معرض مطالعه افکار عمومي قرار دهند و در دسترس مسلمانان گذارند، تا مردماني كه هـزار و چـهارصد سال از عمر دینشان میگذرد و دیانت آنها به دست هـزاران نـفر مـغرض و مـفسد و حکومتهای مختلفه زورگو و ظالم و جائر و بیایمانی افتاده و به صورت مخلوط از حق و باطل جلوه گر است، از مفاسد آن آگاه شوند و دین حقیقی اسلام و قرآن و حضرت خاتم پیغمبران محمدبن عبدالله ﷺ و دینی که اوصیاء آن بـزگوار ائـمه طاهرين -صلوات الله عليهم اجمعين -براي حفظ آن، در راه فداكاريها نـمودهانـد، بشناسند و بفهمند و بدانند دین به آنها چه میگوید و چه باید بکنند و آگاه شوند و نیز بفهمند که اگر دین نباشند چه مفاسد و معایبی در جامعه بشری پیدا می شود و چگونه مردمان بیدین اسیر حکومتهای فاسد شده و میشوند و آنها با ایشان



مطابق میل خود و به نفع خود و افرادی معیّن با غرضهایی که دارند کشیده میشوند.

باری یکی از مصائب بزرگ و بدبختی های ما همین بی دینی است، یا آشنا نبودن به آداب دین که دامن گیر ماها شده و یک مشت از مردمان غافل و جوانهای ساده لوح بی تجربه و بی خبر از دین و آداب دین که در یک فضا و آب و خاکی به نام ایران زندگی کرده و می کنند، دنبال شهوتهای نفسانی خود را گرفته و شبانه روز در این راه می دویم و باب عداوت و دشمنی را برای خود خواهی و خودپسندی و نخوت فروشی و حرص مال دنیا و دنیاپرستی و بدبینی و بدخواهی و بخل و حسد و جاه طلبی، به همدیگر به نظر عداوت و دشمنی می نگریم و برای یکدیگر کار شکنی می کنیم و به جان هم می افتیم و حسن بدخواهی و بدبینی و بدگوئی و دروغ بافی و تهمت و افتراء بر یکدیگر را به کار می اندازیم و خود را هم مسلمان می پنداریم.

بدون شک هر ملّتی که اخلاقش به این پایه از فساد رسید باید به طور قطع و یقین بداند که از بین خواهد رفت و به غضب خدا گرفتار خواهد شد. زیرا که فساد اخلاق عمومی و این بی عدالتی ها که از ماها بروز می کند، نتیجه آن تسلّط یافتن زمامداران ستمکار و حکومتهای جائر است بر ما، چنانچه در عصر خود نیم قرن متجاوز است که دیده و شنیده و می بینیم و می شنویم که هر بی سواد و بی ایمان و حقّه باز و شار لاتانی مصدرکارو مورد تشویق دشمنان دین شده از داخل و خارج و این نتیجه را بار آورده که هر متدیّن با فضل و تقوایی از کار برکنار شده، به نحوی که عموم مردم بدون استثناء از تمام سازمان ها و تشکیلات حکومت خود ناراضی و روح تمرّد و عصیان عمومی به درجه شدید رسیده که دشمنان خارجی مشغول استفاده از این وضع و از نار ضایتی عمومی به نفع خود هستند.

و بسی تأسّف آور است که هیئت حاکمه در خواب خرگوشی وغفلت فرو رفته اند و فقط به فکرند که چگونه این ریاست ظالمانه و آقائی خودشان را به رخ مردمان با شرافت بکشند و اشخاص درستکار را پایمال کنند و شبانه روز خود را



صرف حکومت پوشالی خود نمایند و اموال مردمان را به انواع مختلف بگیرند و حقوق ایشان را ضایع کنند و به قول خودشان تأمین آتیه کنند، غافل از اینکه با این رویّه به زودی کاخ ستمگری و مسخره گی آنها فرو ریخته گردد و دیگر آتیهای برای آنها نمی ماند که آن را برای زنان و فرزندان خود تأمین کنند، چنانچه در عصر حاضر مأل سلطنت و حکومت رضای پهلوی و فرزند شقّی او محمّدرضا را دیدیم، و هم چنین رجال مزدور و جفا پیشه او را مشاهده کردیم که به اشتباه کاری خود گرفتار شدند و اکنون هم کسانی که رفتار و کردار و اعمال آنها را سر مشق برای خود قرار دادند بیشتر از آنها در اشتباهند.

باید دانست که سرنوشت جوامع بشری به دستهای خودشان تعیین میگردد. ملّتی که ایمان و دین ندارد، ملّتی که خودخواه و خود را عزیز بیجهت دانست، هیچ وقت روی سعادت نخواهید دید.

مسلمانانی که در طول تاریخ (۱۴۰۰) ساله خود فداکاران زیادی داشته اند که دنیا مات و مبهوت فداکاری آنها است، نباید به این گونه تذکرات احتیاج داشته باشند، بلکه فقط همان واقعه کربلای تنها برای آنها کافی است و تا دنیا باقی و برقرار است باید برای فدائیان عظیم الشأن تأسی جست و در راه ثبات این دین مقدس و حفظ شرافت ملّی خود کوشش و فداکاری نمایند. ما باید از حادثه عالم سوز کربلا درسهای عبرت بیاموزیم و همیشه آن را در نظر داشته باشیم و همواره این روش را به کار بندیم. شاید حدیث شریف: «کلّ یوم عاشورا وکلّ أرض کربلا». اشاره به همین معنی باشد.

ولی متأشفانه در تمام طبقات ما چنان روح خودبینی و خودپرستی و تن پروری در کسانی دیده شده و می شود که آیت یأس و نومیدی گریبان گیر آنها شده که مانند گوسفندانی که به کشته شدن یکدیگر می نگرند و جز بهت و تحیر از آنها دیده نمی شود، این حالت هم به ماها دست نمی دهد، بلکه از بدبختی بعضی از هم نوع خود لذّت می بریم.

به ذات خدا سوگند! که اینها تمام نشانه انقراض چنین ملّتی خواهد بود، خدای تعالی در قرآن مجید فرموده، پس از مثل زدن به بعض قضایای تاریخی و اشاره به فساد امّتهای پیش می فرماید: مردمانی از شما قوی تر و بزگتر و شرو تمندتر و شجاع تر بوده اند که در اثر نافرمانی خدا از میان رفتند.

اثر نافرمانی خدا همینها است که ما مردم ایران به آن مبتلا هستیم: به بی علاقه گی به یکدیگر، دزدی، مال مردم خوردن، مردم را اغفال کردن، بدون رسیدگی و دقت احکامی به ناحق صادر کردن، کم فروشی، دروغ گفتن، کار مردم را معطّل کردن، بی علاقه به وطن خود بودن، به یگانه پرستی، بدگویی به مردم، افتراء بستن به یکدبگر، تهمت به همدیگر زدن و...

اینها تمام نافرمانی است و البته نافرمانی از خدا و رسول او هیچ نفعی عاید خدا نمی شود، ولی جامعه در اثر نافرمانی ها، مقهور آثار وضعی و طبیعی آن خواهند شد و این کیفر غیر از کیفرهای عالم آخرت است که به ماها خواهد رسید.

خدای تعالی فرموده که: ما به هیچ کس ظلم نکرده و نمی کنیم ولی خود مردم به خودشان ظلم می کنند. آثار وضعی کارها از بین رفتنی نیست. آتش می سوزاند، آب سرد است، شکر شیرین است، حنظل تانع است، سم کشنده است و...، یگن، جاره اصلاح جامعه، خدا پرستی و مطیع فرمان او بودن است. آیا معقول و سزاوار است که بشر با این استعداد و قوهای خدا به او داده، مانند حیوانات باشد و همش علف خوردن باشد و پس از کشته شارن نابود شرد و از بین برود؟

و بر فرض محال اگر همه حکماء و دانشندان میگفتند: پس از مردن شعص، عالم دیگر و خبری نیست، آیا بشر عاقل این سخن را میپذیرفت و حاضر بود این توهین را قبول کند که دماغ او یا دماغ یک مورچه یا دماغ یک شتر و یا یک گاو و یا یک الاغ فرقی ندارد؟ مغزهای فکور و دماغهای بر نور که عالمی را از شعاعهای نورانی فکر خود روشن کردهاند و از غارنشینی و وحشیگری رفته رفته تدریجاً به جایی رسیدهاند که قوای بزرگ طبیعت را مسخر نموده و تحت اختیار خود در

آورده، مانند گاوی می میرد، کدام بشر است و لو هر چند بی دانش باشد، چنین توهینی را بپذیرد که نتیجه مرگ او با مرگ یک سوسک و یک کرم یکی باشد؟

و همچنین معقول نیست که صدوبیست و چهارهزارپیغمبر یا راهنما و خیرخواه، و خیرخواه عالم بشریّت در طیّ چند هزار سال و در فاصلههای زیادی که آمده و بر انگیخته شده اند و همه آنها به یک زبان گفته اند که خدا و آفریننده تمام عوالم محسوس و غیر محسوس یکتا و بی همتا است، و غیر از این عالم مادّه، عالم دیگری هست که جزای عمل و پاداش کار هر کسی به او داده می شود، اینها همدیگر را ملاقات کرده و با هم تبانی کرده بودند تا ما و شما گول آنها را خورده و بر خلاف منافع شخصی خود مبادا به کسی محبّت و مهربانی نموده و نسبت به حق او پافشاری نمائیم، این فکر بسیار جاهلانه و احمقانه است.

به هر حال ناگفته نماند، هر چند به پیروی از دین حنیف اسلام و تبعیت از عترت خاتم الأنبیاء محمّد بن عبدالله علیه از ائمّه هدی - صلوات الله علیهم - افتخار مینمائیم و با نهایت سرافرازی دارای این عقیده می باشیم و با کمال امیدواری مینمائیم و با نهایت سرافرازی دارای این عقیده می باشیم و با کمال امیدواری اطمینان داریم که ارواح مقدّسه ایشان ما را رهبری و هدایت می فرمایند، ولی این معنی را باید بدانیم که در این روزگار دندانگیر، بدبختی و بیچارگی، یگانه چیزی که به درد ما می خورد و دست ما را می گیرد و از منجلاب کثافت بیرون می آورد، انحصار دارد در عمل نمودن به فرمایشات پیغمبراکرم بین و دوازده جانشینان آن حضرت، به این معنی که عقیده ما تو أم با عمل باشد و به آقای خود، ارشد فرزندان و همان طور که آن وجود اقدس و مایه افتخار عالم وجود، در رسیدن به هدف عالیه ای که داشت از خودگذشتگی به جهانیان نشان داد، ما هم در میان همکنان از خود گذشتگی نشان دهیم و جان ومال خود را در مقابل حق و حقیقت هیچ بدانیم خود گذشتگی نشان دهیم و به این مقد س اسلام فقط و فقط از طریق آل محمد علاقه و به دین خود، و عمل کردن به آیین مقد س اسلام فقط و فقط از طریق آل محمد عین علاقه واقعی داشته باشیم و به لقلقه زبان تنها اکتفان کنیم.

بسیار جای تعجّب است که ادّعای دیانت می کنیم و خود را مسلمان می دانیم و برخلاف آیین اسلام و روش مسلمانی، برادران همنوع و هموطن خود را با تظاهر در مسلمان بودن فریب می دهیم و اغفال می کنیم و تا هر اندازه ای که بتوانیم اذیّت و آزار می کنیم و تا بتوانیم به آنها تعدّی و ظلم و جور می نماییم. در معاملات و خرید و فروش به اقسام مختلفه تغلّب می نماییم و از خوردن و کردن کارهای حرام، و ترک کردن و اجبات دینی و کارهای خوب و متخلق شدن به اخلاق اسلامی خودداری می نماییم. آیا این گونه کردارها و رفتارها و گفتارها با دینداری و مسلمانی جمع می شود؟ آیا به ریش داشته و یا نداشته خود نمی خندیم؟

ای برادران عزیز! با بی علاقه بودن به دین و دیانت و وطن و زیر پاگذاردن احکام خدا و رسول، و استهزاء کردن به نوامیس دینی و شعائر اسلامی، و مخالفت با قوانین دین مبین، باز هم خود را خداپرست و مسلمان و شیعه جعفری و دوازده امامی می دانیم و امید آمرزش از خدا داریم. حقیقتاً خود را مسخره کرده ایم. با این حال، استقلال و عزّت و شرافت قومی بدون ایمان و عقیده دینی و مذهبی امری است محال.

آقایانی که نرسیده و نفهمیده و بدون فکر و نسنجیده در موضوع لزوم و عدم لزوم دین و دیانت، حرفهایی بی پروپا و یاوه می زنند، متأسّفانه بعضی از آنها که در طی هیجده یا نوزده سال یا کمتر که عمر خود و مال پدر یا دولت را صرف کرده و با آشنا شدن بعضی از اصطلاحات مادّی و مادّیگری شرقی و غربی، خود را به زعم خودشان دانشمند می دانند و توقع دارند که جامعه از آنها پیروی کنند و آنها بر جامعه جامعه ریاست و آقائی کنند، و بعضی دیگر هم که سالها در دامن این جامعه پرورش یافته و خون و گوشت و پوست و عروق آنها به فضل و دیانت و مردمان متدیّن تربیت شده، لکن برای اغفال عدّهای از عوام و اطفال نادان و بی تمیز، به همه چیز پشت پا زده و دین را وسیله فائده بردن خود قرار داده و ترک دنیا برای دنیا کرده و با متزلزل کردن عقائد عمومی ار تزاق می کنند و دین را آلت دنیا قرار می دهند، هر

دو دسته از جهل محیط به اشتباه افتادهاند. باید بدانند که هیچ کدام از ایس دو دسته دانشمند نیستند و چیزی که ایشان را به مرحله سعادت برساند نمی دانند. زیراک دانش، موضوعی نیست که در ظرف مدّت ۱۲ سال دیپلمه شدن یا ۱۸ سال رفت و آمد در یک محوّطه به نام دانشگاه یا دبیرستان که پر واضح است که در ظرف مدّت بیست سال غالباً جز صورتسازی و جمعی از ایشان هم به وسیله تشبّث و پارتی بازی و غیره تصدیق هائی گرفتهاند، به امید آنکه در ادارات دولتی و سایر ادارات شغلی به دست بیاورند با این وصف غالباً به بطالت و بیکاری می مانند.

چقدر جای تأسف است که جوانان امروز ماکه چشم کشور به آنها است و حقاً باید مایه استقلال کشور باشند، در عوض اینکه از بی ایمانی مردم ترس داشته باشند که مبادا بدبختی های دیگری و بیشتری به این کشور رو بیاورد، بر عکس خودشان در تضییع شعائر دینی و مذهبی و آداب و فرهنگ ملّی و هتک ناموس جامعه قولاً و عملاً پافشاری [می]کنند و کارهای زشت و فحشاء و منکرات و بی علاقه گی خود را به دین و نوامیس دینی در میان یگدیگر رواج [می]دهند.

ای برادران عزیز! بدانید و بیندیشید که اگر این آثار کمی که از دیانت باقی مانده در دست کسانی است که اگر این آثار در آنها نبود هیچ گونه چیز شریفی و مقدّس و پاکیزهای در جامعهای که به نام مسلمان و شیعه معرّفی شدهاند، باقی نمی ماند. با عمل خود، و بی اعتنائی و سهل انگاری و سخریّه و استهزاء به دین و دیانت و زمامداران آن کاری نکنید که آن هم از دست برود و دیگر هیچ باقی نماند.

وظیفه ماها و شماها این است که قبل از هر چیز نسبت به تمام مردمان خوشبین باشیم و باشید، و کار عموم را کار شخصی خود بدانیم و با همدیگر کینه ورزی و دشمنی نکنیم و عیبپوش یکدیگر باشیم. و مهمترین و ظیفه ماها نسبت به یکدیگر امر کردن به کارهای خوب، و نهی کردن از کارهای زشت باشد تا به این وسیله راحتی و آسایش خود را فراهم کرده و دستخوش و ملعبه بیگانگان از شرقی و غربی و غیر آنها نشویم، و باید به طور یقین این معنی را بدانیم: تا هر یک از ماها

خودمان را اصلاح نکنیم، وضع پریشان ما خوب نخواهد شد، و اگر زودتر به خود نیائیم و برای تزکیه نفوس خود از جای نجنبیم، دیگران نمیگذارند ما به حال خود آسوده باشیم، و در غیر این صورت اختیار از دستهای ما گرفته خواهد شد. از خدای تعالی و باطن پیغمبر اکرم بیان و حقیقت سرور شهیدان حضرت ابی عبدالله حسین بیان و ارواح پاک ائمه طاهرین خصوصاً حضرت مهدی آل محمد ابی عبدالله و عجل الله تعالی فرجه الشریف می خواهیم که ما و همه مسلمانان را به راه راست هدایت فر مایند.

یک هزار و سیصد و چهل سال و هشت ماه تقریباً از واقعه عاشورا و شهادت حضرت سیدالشهداء علیه الصلوه و السلام میگذرد و در این مدّت طولانی بیش از هزار و پانصد ملیون از مسلمانان دنیا، با کمال دقیّت، جزئیات وقایع و حوادث آن را بررسی کرده، با نهایت سعی در اطلاع یافتن بر احوال و اوضاع و چگونگی آن، و هزارها مجلّد کتاب در این موضوع به زبانهای مختلف تألیف و تصنیف و تشریح شده، که هرگاه به دیده انصاف، با فکر سلیم بنگریم، این خود یکی از معجزات است که در دنیا و تاریخ بشریّت سابقه ندارد و به هیچ فردی از انبیاء و رُسُل، حتی حضرت خاتم الأنبیاء ﷺ این قدر بحث و گفتگو شده که به نام هیچ کسی این قدر کتاب نوشته نشده، حتی بسیاری از دانشمندان خارج از دین اسلام هم در این موضوع محققانه کتابها نوشته اند.

و شیعیان دوازده امامی کسانی که حضرت امیرمؤمنان که آن حضرت و یازده فرزند او را یکی بعد از دیگری امام و پیشوا میدانند، از زمان واقعه جانگداز کربلا و شهادت حسین علی تاکنون که هزاروسیصدوچهلسال و چند ماهقمری میگذرد، در مصائب آن حضرت اقامه عزا کرده، و در این راه از مال و جان مضایقه نکردهاند، مجالس دینی خود را به نام آن بزرگوار روشن نگاه داشته اند، به نحوی که تنها نگاه دارنده دین و دیانت و قومیت دینی و مذهبی این فرقه ناجیه، بر همین پایه و اساس بوده و طبق روایات متواتره و مستفیضه و صحیحه و حسنه و معتبره و موثقه از

افضل عبادات شمر ده شده و برای دنیا و آخرت بسیاری از اشخاص متوسلین از شیعیان و دوستان آن جناب و بساغیر این مذهب و ملّت از یهود و نصاری و غیر آنها، کرامات و خوارق عادات در قضاء حاجات و شفاء بیماریهای صعبالعلاج و شدائد و سختیها و گرفتاریها دیده شده که بیان آنها از حد و حصر خارج است و قصص و حکایات آن بسیار دیده و شنیده شده که کثرت بروز و ظهور آن وسیله عبرت و تنبّه بسیاری از شیعیان و مسلمانان و خارجین از دین اسلام شده.

و یک جهت از ترغیب و تحریض پیغمبر اکرم تیکی و هر یک از ائمه طاهرین و اوصیاء طیبین ـ صلوات الله علیهم اجمعین ـ ایس بوده که هر وقت میخواستند شیعیان خود را به یک عمل مستحبی راهنمائی کنند که رضای خدا و اصلاح کار بشر از آن به دست بیاید، او را به ذکر نام مبارک آن بزرگوار و مصائبی که بر آن حضرت واقع شده پیش از آنکه شروع به آن عمل کنند، دستورشان این بوده که در تعقیب نمازها و در اعیاد دینی و مذهبی و در ماه های عزیز و در ایام عزا و شبهای قدر و شبهای مخصوص عبادت و شبها و روزهای جمعه و ایام و لیالی متبرکه و در مشاهد مشرفه و مکانهای شریفه و در هر موقعی که توجه به مبدأ پیدا میکنند و بخواهند از روی دستور بزرگان دین رفتار کنند. زیارت حضرت سیدالشهداء را توصیه می فرمودند و برای آنها ثوابهائی که ذکر فرمودهاند با ثواب جان دادن در راه آن حضرت برابری میکند.

ولی شرط عارف بودن به حق آن حضرت و او را واجب الإطاعه دانستن و مقام امامت و جهات اخلاقی او را در نظر گرفتن و فکر کردن در خودگذشتگی آن حضرت، و اینکه به چه مناسبت به این فداکاری بی نظیر تن در داد، و روش و اعمال آن جناب را سرمشق خود قرار دهد. امیدوار چنانیم که آن بزرگوار در این دنیا ما را مورد عنایات و تو جهات خود قرار دهد واز دوستان و تابعان خود محسوب دارد ودر آخرت شفیع گناهان ما باشد.

لكن ماها هم از آنچه كه خلاف رضاى آن حضرت است، براى از بين بردن آن



فداکاری کنیم که کمتر نتیجه آن این باشد که از دوستان و طرفداران اخلاق و رفتار آن بزرگوار باشیم. و از خدای تعالی می خواهیم که دستهای گناهکار ما را به فضل و قدیم الإحسانی خود از دامان تولای آن حضرت کوتاه نفر ماید تا در این جهان گفتار و رفتار و کردار آن بزرگوار را سرمشق زندگی خود قرار دهیم و در آخرت هم با او محشور باشیم. یا رب دعای خسته دلان را مستجاب کن.



# **باب نوزدهم** در بیان وظایف عزاداران

و آن مشتمل است بر چند مطلب که رعایت آنها بر علاقه مندان بسیار لازم است تا عمل ایشان مقبول واقع شود و مثمر ثمرهای خوب گردد، انشاءالله تعالی.

# مطلب اول در بیان وظائف عزاداری بر آن حضرت

مجالسی که برای عزاداری اهل بیت پیغمبر - صلوات الله علیه - بر پا می شود باید به قصد قربت و برای خشنودی خدای تعالی و مرضیه خاطر خاتم الأنبیاء و فاطمه زهرا و ائمه هدی - صلوات الله علیهم اجمعین - و خالی از شوائب شرک و ریا باشد و برای خودنمائی و اغراض فاسده دنیویه نباشد تا تأسیس آنها موجب سعادت دو جهانی و رستگاری در دنیا و آخرت گردد که قطعاً چنین مجالسی منظور نظر آل محمد بهید و خشنودی آنها خواهد بود و از شعائر بزرگ الهی و کاشف از تقوی و ورع برپاکننده چنین مجالس است، و مصداق آیه شریفه: ﴿وَمَنْ یُعَظّمُ مُعَاثِرُاللهِ فَإِنّهُامِن تَقْوَی الْقُلُوبِ ﴾ (۱) در حق او صادق خواهد بود.

پس باید دانست که از جمله شعائر دینی و مذهبی که فوق العاده دارای عظمت و اهمیّت است، تأسیس و تشکیل مجالس و اجتماعات دینی و مذهبی است، در صورتی که شرایط مشروع بودن آن رعایت شود و طبق مقررات مشروعه تشکیل و تنظیم و برگذار گردد، تا انگیزه رضایت و خشنودی خدا و رسول و ائمه به شود. زیراکه به وسیله بر پا داشتن و اجتماع در این گونه مجالس و استماع سخنان بزرگان

١ ـ سوره حج، آيه ٣٢.



اهل دانش، مفاسد و زشتی های دینی و دنیوی اجتماعی و فردی و اخلاقی را زایل میکند واز بس زوال و تخلیه شدن آنها، شنونده متّصف به صفات حمیده گردد و خود را اصلاح کند.

شکّی نیست که احیاء کننده چنین مجالس مأمور به شیعیان و مشمول دعای امام صادق الله و سایر ائمه طاهرین - صلوات الله علیهم - خواهد بود، چنانچه آن حضرت فرموده:

## «رحم الله من أقام أمرنا».(١)

يعنى: خدا رحمت كندكسى راكه بها دارد امر ما را.

و به پسر سرحان فرموده: ای داود! دوستان ما را سلام برسان از ما، و بگو به آنها که بپا دارند امر ما را، که بپا دارند امر ما را، و بدانکه جمع نمی شوند دو نفر از آنها که بپا دارند امر ما را، مگر آنکه سوم از ایشان ملکی باشد که طلب آمرزش کند بر ایشان، و فخر نماید خدا برای این دو نفر به ملائکه خود پس هرگاه با هم جمع شوند دوستان ما با همدیگر، و در مجمع خود ما را یاد کنند امر ما را، از جمع شدن ایشان و یادکر دنشان ما را زنده می شود امر ما. و بهترین مردمان پس از ماکسی است که یاد کند و زنده بدارد امر ما را، و دعوت کند مردمان را به یادآوری از ما.

و در روایت دیگر نیز از آن حضرت روایت شده که فرموده: ای کاش هر پانزده قدم به پانزده قدم دوستان ماگرد یکدیگر جمع می شدند و به یاد کردن از ما، امر ما را زنده می داشتند.

پس تأسیس چنین مجالسی از عبادات مطلوبه و محبوبه نزد خدا و رسول او و ائمه هدی ـ صلوات الله علیهم اجمعین ـ و تأمین سعادت دنیا و آخرت و آمرزش گناهان خواهد بود به سبب دعای آن بزرگوار.

۱- شیخ طوسی، أمالی، ص۱۳۵؛ بحارالأنوار، ج ۲، ص ۱۵۱. ۲بشارة المصطفی، ص ۱۱؛ بحارالأنوار، ج ۷۱، ص ۳۵۴.

### شرايط و وظائف برپاكننده مجلس عزاء

چون این مطلب دانسته شداکنون شرایط و وظایف تأسیس کنندهٔ این گونه مجالس را نیز باید دانست و مواظبت کرد تا موجب اجر جزیل و ثواب جمیل گردد و آنها از این قرار است:

اول: چنانچه ذکر شد تشکیل چنین مجالسی باید خالص برای رضای خدا باشد و از ریا و خودنمائی از همه جهت باید دوری کند. زیراکه برای غیر رضای خدا و محبّت اهل بیت رسالت نتیجه مطلوب از آن گرفته نخواهد شد، هر چند تظاهر و ریا در آن هم بی فائده نخواهد بود.

دوم: آنکه بر خلاف موازین شرعیّه به دلخواه خود چنین مجالسی را بر پا نکند و انتظامات آنها را طبق موازین شرع قرار دهد.

سوم: آنکه کاملاً مواظب باشد در دعوت از گویندگان اهالی وعظ و خوانندگان مدح و مراثی، کسانی را معیّن و دعوت کند که به شرایطی که در اول ذکر شد عمل کنند.

چهارم: آنکه کسانی را اختیار کنند که متصف به صفات پسندیدهای باشند که مستمعین کراهتی از او نداشته باشند تاکلام ایشان در دلها نفوذ کند، و واقع در قلب باشد و آنها دارای حسن ظاهر باشد، مانند ائمه جماعت که کاشف از عدالت ایشان باشد.

پنجم: اگر یکی از واعظانی راکه دعوت کرده، از نوبت منبر رفتن خود زودتر وارد مجلس شد و پس از او دیگری از آنها که نوبت او بوده حاضر شود، صاحب مجلس نباید از آنکه صاحب نوبت است و به نوبت خود وارد شده، از آنکه پیش از نوبت خود حاضر شده خواهش کند که قبل از نوبت خود بر منبر رود و رعایت حفظ نوبت هر یک را بکند مگر آنکه آن کسی که به وقت نوبت خود حاضر شده، آنکه را قبل از نوبت آمده به میل و رضا و رغبت خود مقدّم دارد، زیراکه چنین خواهشی بی مورد است. بسا به واسطه چنین خواهشی هتک احترام آن واعظ محترم گردد، و هتک احترام مؤمن از گناهان بزرگ شمرده می شود.

ششم: به قدر اقتضاء مجلس، واعظ و ذاكر دعوت كند كه مجال گفتن بعضى از احكام دينى و مواعظ سودمند و مصائب را داشته باشند. مثلاً در مجلسى كه اول تا آخر آن سه ساعت طول مىكشد، سه يا چهار نفر زيادتر دعوت نكند تا وقت و غاظ و ناطقين، وسعت بيان احكام و ذكر مصائب را داشته باشد و مستمعين بتوانند استفاده دينى از ايشان كنند.

هفتم: هرگاه در آمدن واعظ یا ذاکر در مجلس تأخیر افتد، بانی مجلس را نمی رسد که با او ترش روئی و تندخوئی کند و موجبات تحفیف و توهین او را فراهم آورد، هر چند نیامدن آن واعظ یا ذاکر بودن عذر موجه شرعی باشد و انجام وظیفه نداده باشد، و همچنین گمان بانی نباشد که به واسطه فی الجمله وجه جزئی که به او می دهد او را خریده، طوق بنده بودن او را بر گردنش انداخته، نسبت به او بی احترامی کند. دیده و شنیده شده که بعضی از صاحبان مجالس، از روی نخوت و تکبر و خودخواهی چنین اعمالی از ایشان صادر شده، و نمی دانند که احترام این گونه آقایان باعث خشنودی خداو رسول او و فاطمه زهرا و ائمه هدی ـ صلوات الله علیهم اجمعین ـ است و بر هر مسلمان دینداری لازم دانسته اند، چنانچه در حدیث وارد شده که جناب رسول خدا تراش فرموده: کسی که اهانت کند عالمی را مرا اهانت کرده و کسی که گرامی بدارد عالمی را مرا گرامی داشته. (۱)

هشتم: هرگاه واعظی یا ذاکری وظیفه خود را حفظ نکرد و بدون آنکه او را دعوت کرده باشند، وارد مجلسی شد و منبر رفت، هر چند اگر اهانت دید، نباید ملامت کند مگر خودش را. وظیفه بانی مجلس است که او را در میان جمعیّت خفّت ندهد و سخنان زشت و وهنآور به او نگوید، بلکه بعد به ملایمت و بدون پرخاش با او مدارا و به نرم زبانی او را نصیحت کند، به پنهانی از مردم، و او را محروم نکند، و آبروی دین و دیانت را محفوظ دارد. خلاصه کاری نکند در انظار مردم که به دین و اهل دین توهینی وارد شود.

نهم: در صورتي كه در همسايگي و محلّه باني مجلس، واعظي يا ذاكري در عمل

١-الكافى، ج ١، ص ٣٤؛ بحار الأنوار، ج ٢٢، ص ٣٤٣.



خود جامع شرایط لازمه آن باشد، البته در دعوت نمودن، او را بر غیر او مقدّم دارد و رعایت احترام او را نموده، کاری کند که هتک حرمت او نشود، یا خدای نخواسته دل شکسته گردد و یا هر گاه در مجلس او حاضر شد او را با آقایانی که از خارج دعوت کرده و هم ردیف اویند به یک چشم نگاه کند، و موجبات خفّت او را در برابر خدا و خلق فراهم ننماید. و بداند که اهانت برادر مؤمن، تا چه رسد به آنکه عالم هم باشد و به علاوه همسایه و اهل یک محل هم باشد، به حکم آیات و اخبار و احادیث صحیحه و معتبره، موجب غضب خدا و رسول او و ائم ه طاهرین برای اهد بود.

دهم: بانی مجلس باید زمانی که واعظ یا ذاکر یا مداح و مرثیه خوانها بالای منبر و مشغول سخن گفتن و یا ذکر مصیبت خواندناند، مستخدمین را از دادن چای و قلیان و امثال آنها و سخن گفتن با یکدیگر ممانعت نماید تا پاس احترام مجلس را رعایت کنند و ذهن گویندگان و خوانندگان را مشوش ننمایند که بیرون از طریق ادب و رعایت حق مجلس است.

یازدهم: آنکه مجالس عزا را به تجمّلات زینت نکنند، بلکه ژولیده و غبار آلود و حزن آور باشد که کسانی که در آن وارد میشوند در آنها ایجاد حزن و اندوه کند و آنهارا از حال غفلت انصراف دهد.

دوازدهم: صاحب مجلس باید مجلسی که مهیّا و بر سر پا میکند غصبی نباشد، و همچنین اثاثیه و لوازم آن از فرش و ظروف و منبر و چراغ و غیره نیز غصب نباشد و از مال غیر به تصرّف عدوانی، بدون رضایت و اذن صاحبش نباشد.

سیزدهم: تأسیس کننده مجلس باید در بذل و انفاق مال و اعزار و اکرام و احترام نسبت به و عاظ و ذاکرین مضایقه نکند، و البته باید اقتداء به ائمه بین نماید و روش بزرگان دین را در نظر بگیرد که با این سلسله چگونه رفتار می کردند، چنانچه روایت شده که: مرد عربی چند شعری در مدح حضرت سیدالشهداء بی در مقابل آن حضرت خواند، حضرت چهار هزار دینار طلا به او مرحمت فرمود، و از او عذر خواست. و هم چنین بوده است روش سایر ائمه بین رجوع به کتب تواریخ و خواست. و هم چنین بوده است روش سایر ائمه بین رجوع به کتب تواریخ و



حالات و رفتار ایشان کنید تا بر شما معلوم شود که رفتار ایشان با این گونه اشخاص چگونه بوده به ایشان تأسی نماید.

و در توقیر و احترام و اکرام و احسان و انعام به قدر آنچه که قدرت و توانائی او است کوتاهی نکند. زیرا که هر چند در این راه به ایشان داده شود از متاع دنیا، تماماً به اندازه یک تاری از جامههای بهشتی که هزارها از آن به واسطه شخص واعظ یا منبری ذاکر یا مداح یا مرثیه خوان به او داده می شود، مقابلی نخواهد کرد، بنابراین هر چه به ایشان بدهند باز کم داده اند، و هر چه احسان کنند، کم کرده اند. برای تذکر و یادآوری، برای نمونه به اندکی از اخبار بسیار صادره از اهل بیت اطهار بیش تذکر می دهم.

#### عطایای اهل بیت علیه به ذاکرین و مداحان

حضرت امام زین العابدین علی بن الحسین النظی با فرزدق که مداح اهل بیت النظی بود، پس از آنکه در مسجد الحرام قصیده معروفه را در مدح آن حضرت انشاء و انشاد کرد، آن حضرت دوازده هزار درهم برای او فرستاد و از او عذر خواهی کرد که ای ابافراس! اگر وجه بیشتری برای ما موجود بود برای تو می فرستادم. فرزدق عطای آن حضرت را قبول نکرد. حضرت او را قسم داد تا آنکه پذیرفت. (۱)

و نیز روایت شده که اشجع سلمی که یکی از مادحین اهل بیت بود، به نزد حضرت صادق الله آمد و دو شعر خواند. آن حضرت چهار صد درهم به او عطا فرمود. اشجع گرفت و رفت. حضرت او را صدا زد و انگشتری به او داد که ده هزار درهم قیمت آن بود. (۲)

و نیز کمیت شاعر نزد امام محمد باقر الله قصیده ای خواند که خودش گفته بود حضرت فرمود که: اگر نزد ما مالی بود به تو می دادم، لکن برای تست آن عبارتی که رسول خدا م الله به حسان بن ثابت فرمود - که ترجمه اش این است - همیشه مؤید به

۱-الخرائج والجرائح، ج ۱، ص ۲۶۷؛ بحارالأنوار، ج ۴۶، ص ۱۴۱. ۲-ابن شهر آشوب، مناقب، ج ۴، ص ۲۹۶؛ بحارالأنوار، ج ۴۷، ص ۳۱۱.

روح القدس باشي. پس كميت از نزد آن حضرت بيرون رفت و نزد عبدالله بن امام حسن رفت و قصیده را برای او خواند عبدالله گفت: مزرعهای خریدهام به چهار هزار درهم و این قباله و سند آن است، آن مزرعه را به تـو بخشیدم، و قباله را بـه كميت داد. كميت گفت: پدر ومادرم فداي تو باد! اگر من شعر براي غير بگويم براي دنیا و مال میگویم، و لکن به خدا سوگند! برای شما اهلبیت جز خدا را در نظر ندارم و من در عوض چیزی که برای خدا گفتهام مال و پول نمی خواهم. عبدالله اصرار زیاد کرد تاکمیت قبول نمود و سند را برداشت و با خود برد پس از چند روز آمد نزد عبدالله و گفت: پدر و مادرم فدای تو باد! من به تو یک حاجت دارم. فرمود: هر حاجتی که داری برآورده است. بگو حاجت خود را. گفت: خواهش دارم که این قباله را بگیری و ملک خود را باز پس بگیری. و قباله را نزد عبدالله گذارد و او هم قبول كرد. آنگاه عبدالله پسر معاويه پسر عبدالله بن جعفر حاضر بود. برخواست و جامهای از پوست آورد و چهار گوشه آن را به دست چهار نفر از بچههای خود داد و در خانه های بنی هاشم گردش کرد و گفت: ای بنی هاشم! این کمیت است که در حقّ شما شعر گفته. در وقتی که مردم از ذکر فضائل شما سکوت کردند، و خون خود را در نزد بنی امیّه در معرض ریختن در آورده. پس هر چه برای شما ممکن است صله به او دهید. هر کس هر چه ممکنش بود از درهم و دینار در آنجامه پوستی مى ريخت.

پس به زنهای هاشمیان گفت: شما هر چه می توانید عطاکنید، پس زنها هم هرچه ممکنشان بود عطاکردند، تا آنکه زینتها و زیورهای خود را از دست و پا و بدن خود بیرون کرده و برای کمیت فرستادند، صد هزار درهم برای کمیت جمع شده بود. (۱) (تا آخر خبر). مقصود طول کلام نیست.

مؤلف حقیر محوید: مراد از عبدالله بن امام حسن در حدیث، عبدالله محض پسر حسن مثنی فرزند امام حسن الله است.

حضرت امام محمّدباقر ﷺ هزار هزار دينار و درهم به ذاكرين و مرثيه خوانان با

١- دعائم الاسلام، ج٢، ص٣٢٣؛ اسرار الشهادة، ج١، ص ١٥٤.



لباسهای گرانبها میدادند.

دعبل خزاعی نزد حضرت رضا علی قصیده ای خواند آن حضرت بیست هزار درهم که به نام خود آن بزرگوار سکه خورده بود به او داد، با ابراهیم بن عباس که او هم قصیده ای خوانده بود با هم تنضیف کردند، دعبل آن نصفی که قسمت او شد آورد در قم و هر درهمی را به ده درهم فروخت، و ابراهیم قسم خود را نگاه داشت تا و فات کرد.

و حضرت سیدالشهداء حسین الله عربی در مدح آن حضرت چند شعر گفت. آن بزرگوار چهار هزار دینار به او عطا فرمود و از او هم عذر خواست.

و همچنین بوده است رفتار سایر ائمه بیک با ذاکرین و مداحان و مرثیه خوانان. با مراجعه به کتب تواریخ و سیر ائمه حاق این گونه قضایا و روایات بسیار است، در اینجا به اختصار تذکر داده شد.

پس بر تأسیس کنندگان این گونه مجالس است که هر کدام به قدر توانائی نسبت به آقایان و عُاظ و ذاکرین و مداحان و مرثیه خوانان، به آن بزرگواران تأسی نمایند و بر حسب معرفت و تناسب مقامات ایشان از این فیض بزرگ، اعطاء خود را محروم ننمایند.

## **مطلب دوم** وظایف وعاظ و خطّاب

در بیان وظایف و عاظ و خطاب و اهل منبر، و آن مشتمل است بر چند شرط که رعایت آنها بر ایشان لازم است تا عمل هاشان در پیشگاه خداوند متعال و حضرت خاتم الأنبیاء و ائمه هادین، مرضی و محبوب و موجب اجر جمیل و ثواب جزیل گردد.

شکّی نیست که این طایفه با رعایت شرایطی که ذیلاً ذکر خواهد شد، طبق دستور شرع شریف، پسندیده و انگیزه خشنودی خدا و رسول و ائمه طاهرین پیکی

١- ابن شهر آشوب، مناقب، ج ٢، ص ٣٤٧؛ مستدرك الوسائل، ج ١٠، ص ٣٨٨.

خواهد بود، و ترویج دین مقدّس اسلام در عصر غبیت کبرای امام عصر ـعجل الله تعالی فرجه - بسته به وجود آنها است، به ویژه آقایان و عاظ و خطباء عالی مقام، کسانی از ایشان که کامل در همه جهات ترویجی می باشند، بلکه می توان گفت که: نتایج و شمرات زحمتهای اثم ه طاهرین و بزرگان از مجتهدینی که نوّاب آن حضر تند و جامع شرایط می باشند، از این جماعت به مردم می رسد و به راستی ایشان معرّف دین و مبلغ احکام آنند و رافع شکوک و شبهات و آگاه کننده اشخاص جاهل و افراد غافل می باشند و حقوق انفرادی و اجتماعی و حکمتهای علمی و عملی را به آنها می آموزند و تهذیب اخلاق و آداب گفتار و کردار و رفتار مردم در عهده ایشان است و معالجه امراض معنویّه بشر با این جماعت است و صلاح و فساد را ایشان به مردم می فهمانند، در صورتی که به شرایط زیر رفتار کنند:

١ ـ اتّصال به مبدأ و راه به سوى خدا داشته باشند.

٢\_انقطاع از مردم و چشم طمع بالمره به مردم نداشتن.

٣ ـ در هنگام خطابه و وعظ و سخنراني قصد ريا و خود نمائي نداشتن.

۲\_به دانش و گفتارهای خود مغرور نگشتن و خودبین و متکبّر نبودن.

۵ با وضو و طهارت بالای منبر رفتن.

عمؤدب و با وقار بالاى منبر نشستن.

۷ـ در ابتداء منبر «بسم الله الرحمن الرحيم» و حمد وثناى خدا را بر زبان جارى
 کردن و صلوات و درود بر پيغمبر و آل او فرستادن و لعن بر دشمنان ايشان نمودن.

٨ هنگام نام بردن هر يک از علماء ديني، به عظمت و بزرگي نام او راگفتن.

۹ منگام سخنرانی و موعظه، در گفتار خود، خدا ورسول او و ائمه به این را حاضر، و نگران خود دیدن و غافل از این معنی نشدن.

۱۰ هنگام سخن گفتن، رعایت سجع و قافیه نکردن و مطلب را بهطور روشن و ساده برای شنوندگان گفتن.

١١ ـ منبر و وعظ و خطابه را آلت كسب و دكّان خود قرار ندادن.

۱۲\_برای مستمعین و خوش آمد ایشان سخن نگفتن و خوشنودی خدا و رسول

وائمه بيك را بر خشنودي شنوندگان اختيار كردن.

۱۳ در اول وقت نماز، نماز را بر منبر مقدّم داشتن و مردم را ترغیب به خواندن نماز در اول وقت کردن.

۱۴ ـ اظهار تملّق و چاپلوسي نزد باني و مستمع نكردن.

۱۵ ـ بالای منبر کنایه و مضمونی که بر خور د به کسی کند نگفتن.

۱۶ بالای منبر یا در مجلس، مزاح و مطایبه بیرون از دستور شرع نکردن.

١٧ ـ احاديث و اخبار ضعيفه اي كه باعث سوء تفاهم يا توليد شبهه شود نگفتن.

۱۸ محکمات آیات و اخبار را عنوان نمودن و از گفتن متشابهات خودداری کردن، خصوصاً در مجمع عمومی.

۱۹ در احکام و فروع دینیه، اگر اهل منبر مجتهد نیست اظهار رأی و فتوی نکردن.

۲۰\_از خوش آمدگویی و مدح و تعریف مردم در حقّ او مغرور و خوشحال نشدن.

۲۱\_از بدگوئی مردم و ملامت ایشان در گفتن حق ملول نشدن و اندیشه نکردن.
 ۲۲\_در مواردی که در بیان آن شرعاً باید تقیّه کرد، از احکامی که احتمال تولید فساد در آن رود خودداری کردن.

٢٣ از جعل و نقل اخبار دروغ و ساختگي اجتناب كردن.

٢٤- با مردم خصوصاً با هم نوع خود مراء و جدال نكر دن و هتك احتر ام او ننمو دن.

۲۵ هرگاه در مجلسی حاضر شود که قبل از او در آن مجلس اهل منبری نوبت مختص او بوده بر او سبقت نگرفتن، هر چند از حیث مقام رتبه او پست تر باشد و او را مأخوذ به حیا نکردن مگر آنکه آن شخص به میل خود او را مقدّم دارد.

۲۶\_هرگاه در مجلس، اهل منبری نشسته باشد، چه یک نفر یا زیادتر، به طول دادن سخنان خود تضییع حق آنها را نکردن.

٢٧ مردم را از رحمت خدا مأيوس نكردن.

۲۸\_مردم را از عذاب خدا ایمن نکردن.

۲۹ واعظ غیر متعظ نبودن، به این معنی که آنچه را برای مردم میگوید خودش نیز به آن ایمان داشته و عمل به آن کند تا مردم از فعل او پندگیرند.

٣٠ تعريف و تمجيد بي جا از اشخاص نكردن، خصوصاً بالاي منبر.

۳۱ ـ اشـخاصی کـه سـزاوار مـدح و تـمجیدند عـند الله از مـدح و تـمجید آنـها خودداری نکردن و آنها را به مردم شناسانیدن.

٣٢ در كليّه گفتارهاي خود، خود را مسئول خدا و رسول و ائمّه ١٩٠٠ دانستن.

٣٣ از رفتن در مجالسي كه مورد سوء ظن و تهمت باشد خودداري كردن.

۳۴ در هنگام مناظره و گفتگوی با اهل بدعت و مشکوک و شبهات که خارجین از اهل دین و مذهب اند، به طور ملایمت و مدارا سخن گفتن و از تندی و بدگوئی اجتناب کردن، و برای گفتگوی مذهبی، اگر احتمال تأثیر نکردن در طرف برود، نشست و برخواست نکردن.

٣٥ حتى المقدور از منافيات مروق دوري كردن.

٣٤ جديّت داشتن در ازاله شكوك و شبهات از ذهنها.

۳۷\_ملاحظه حال اهل مجلس کردن، در آنچه که گفتن او برای آنها مهم تر باشد و به حالشان نافع تر باشد و آنها را در شنیدن چیزهائی که برایشان مهم نیست معطّل نکند.

۳۸\_ آنکه دارای قوّه ممیزه بین احادیث، و از مافوق خود اجازه در گفتن حـدیث داشته باشد.

٣٩ - آنكه منبر را بسيار طول ندهد، چنانچه از حضرت رسول عَلَيْلَةُ روايت شده كه به عبد الله بن عمر فرمود :طول نده موعظه را، كه ملال شنونده بيشتر از گوينده است.

## [**مطلب سوم**] وظائف مسئلهگو

آقایان مسئله گو که مسائل فروع و احکام دین را میگویند، از قبیل طهارت و نماز و روزه و زکات و خمس و غیره آنها، و بعضی از آنها از ادبیّات عربی بیبهره یا کم



بهرهاند و دارای شغل مسئله گوئی میباشند، با رعایت شرایط لازمه آن در نزد خدا و رسول سر بلند و دارای مقام ارجمند میباشند و واسطه میان علماء جامع شرایط و مجتهدین مراجع تقلید میباشند و به منزله زبانهای ایشانند. و این دسته از اهل منبر بسیار جلیل و بزرگوارند به شرط آنکه به وظایفی که تـذکر داده میشود عمل کنند و در میان خود و خدا رعایت نمایند:

١- آنكه مسئله گفتن ايشان خالص براي خدا باشد.

۲- آنکه مسئله گفتن را دکان برای معاش خود قرار ندهند. زیراکه اجرت گرفتن برای تعلیم دادن مسائل واجبه در شریعت اسلام فعل حرام است و از کسبهای حرام شمرده شده.

۳- آنکه هر مسئلهای که میخواهد بگوید، آن را با دقت و به طور صحیح از زبان مجتهد یا از روی رساله عملیّه او که مأمون از غلط باشد و اعتماد به صحّت آن باشد فراگرفته باشد.

۴\_آنکه بدون مراجعه به مجتهد یا رساله او یا از شخص موثق بصیر عالم به مسئله، مسئلهای را نگوید و خود را مسئول نزد خدا و رسول او نکند و افراد مقلدینی که سخن او را می شنوند به اشتباه نیندازد.

۵- اگر سهواً مسئله ای را اشتباه گفت، باید که به شنونده بگوید که این مسئله اشتباه گفته شد و آن اشتباهی که گفته از ذهن او بیرون کند.

۶\_از جمع شدن عوام پای منبر او مغرور نشود و به عجب و خود بینی نیفتد.
 ز خویش گم شو وانگه خدای را میجو

که واجبست زخود گمشدن خداجو را

۷\_در هنگام گفتن مسئله، دقت كند كه شنونده مسئله را نيكو ياد گيرد و خوب مسئله را به او بفهماند تا مسئله گوينده مورد تهمت واقع نشود كه بگويند مسئله را اشتباه گفته.

۸ گوینده مسئله به مستمع بفهماند که این مسئله فتوای کدام یک از مجتهدین است.



۹ آنکه فتوای مجتهد زندهای که مرجع تقلید مقلّد است برای او بگوید و فتوای مجتهد مرده را هر چند مشهور باشد نگوید.

## [ مطلب چهارم] وظایف ذاکرین

آقایان ذاکرین و روضهخوانها که در زبان عوام به روضه خوان تعبیر می شوند و وجه تعبیر شدن آنها به اسم برای آن است که در زمانهای پیش کسی بوده که کتاب روضة الشهداء را به دست می گرفته و از روی آن مصیبت می خوانده و مردم را می گریانیده، و در زمانهای اخیر به روضهخوان معروف شده اند و منظور نظر عامه شیعیان می باشند و در اغلب ایّام ماه و سال در مجالس عمومی و خصوصی مردان و زنان حاضر می شوند و تعزیه داری و نوحه سرائی و مرثیه خوانی می کنند و باعث برکت و زینت خانه های شیعیان و دوستان آل محمّد علیهم السلامند و این عمل از عباداتی است مطلوبه و محبوبه که با نهایت تأکید به شیعیان و دوستان خود امر فرموده و خودشان پیش قدم در انجام آن بوده اند و آن را روح عبادت و سبب قبولی فرموده و خودشان پیش قدم در انجام آن بوده اند و آن را روح عبادت و سبب قبولی نبی حدّ و حصر برای همه طبقات، حتی بیگانگان نیز داشته و دارد، فضلا از شوابهای اخروی که احصاء آن از عهده همه اهالی عوالم امکانیّه خارج است و جز خدای تعالی نمی تواند احصا کند، به شرط آنکه ذاکرین به شرائط زیر رفتار کنند تا خدای تعالی نمی تواند احصا کند، به شرط آنکه ذاکرین به شرائط زیر رفتار کنند تا در همه ثوابهای آن شریک باشند:

١- اتصال به مبدأ و توجّه كامل به خداي تعالى.

۲\_خلوص نیّت واجتناب از هرگونه تظاهر و ریا.

٣ اجتناب از نقل حكايات و قصّه ها و شعرهاي دروغ.

۴\_ نقل حدیث از کتب معتبره، اگر عربزبان و عربی فهم است از کتابهای کافی و کتابهای صدوق و شیخ مفید و شیخ طوسی و سیدمرتضی و سیدرضی و سیدبرنطاووس و عمه حلی و شهیداول و شهیدثانی و علامه مجلسی و کتب

فیض کاشانی و شیخ حرّ عاملی و حاج میرزاحسین نوری و حاج شیخ عباس قمی اند: اعلی الله مقامهم و امثال آنها، و اگر فارسی زبان است از کتابهای فارسی مانند: کتاب جلاء العیون و حیاة القلوب و ترجمه لهوف و عین الحیوة و ابواب الجنان و حق الیقین و منتهی الآمال و مهیج الاحزان یزدی و کبریت احمر و مفاتیح الفردوس بیر جندی و ترجمه ابصار العین و ناسخ التواریخ و امثال اینها.

۵-نخواندن شعرهای دروغ و شعرهای افراط و تفریطی که مشعر بر غلق یا هتک احترام آل محمّد ﷺ باشد که موجب غضب خدا و معصیت او گردد.

عداز كتابهائي كه معتبر نيست، نقل حديث نكند.

۷- اگر سواد عربی ندارد و ادبیات عربی را نمی داند، عبارات ادبی عربی را نخواند که ممکن است اشخاص با اطلاع و فاضل در مجالس باشند و او را تخطئه و ملامت کنند.

۸ در مصیبت خواندن، هتّاکی و پرده دری نکند که موجب قساوت قلبها گردد.

۹ مصیبت را بسیار طول ندهد، به ویژه در صورتی که در مجلس ذاکر دیگری باشد که وقت او گرفته شود.

۱۰ در مقدّمه، مصیبت خواندن. در صحبت کردن اقتضاء مجلس را در نظر گیرد، اگر آقایان و عاظ در مجلس حاضر باشند فقط به ذکر مصیبت تنها اکتفاکند.

۱۱\_در گریه کردن به مستمعین اصرار نکند. زیراکه تا دل نسوزد اشک جاری نمی شود. باید دل بسوزد تا اشک جاری شود.

۱۲ ـ کلمات نا مناسبی که ایجاب ذلّت برای امام یا اهل بیت رسالت کند، نگوید.

۱۳\_در مجالس خصوصی خانگی بدون وعده یا نهی صریح از صاحب خانه وارد نشود، که اگر اهانتی بر او وارد شد ملامت نکند مگر خود را.

۱۴\_سعی کند هنگام مصیبت خواندن محزون و غمناک باشد.

۱۵ در مرثیه خواندن بسیار رعایت کند که به لحن فسق و فجور که در عرف آوازه خوانی و تصنیف و سرود می گویند، نخواند و از غنا خواندن و تحریر دادن



صدای خود اجتناب کند که اگر در این عبادت بزرگ به لحن غنا خوانده شود به روش ساز و موسیقی عذاب آن شدید خواهد بود، و این عمل در شریعت مقدّسه از کسبهای حرام شمرده شده و رعایت این شرط بسیار لازم است.

۱۶ در مجالس و محافل، شوخی و مزاح بیرون از نزاکت نکند به خصوص در مجالس عزای حضرت سرور شهیدان و سایر اهلبیت رسالت علیهم السلام.

۱۷\_با همکارهای خود مراء و جدال نکند، بلکه با دیگران هم این شرط را نیز
 رعایت کند.

۱۸\_در سخنانش افتراء بر خدا و رسول او و ائمه و فاطمه زهرا - صلوات الله
 علیهم ـ و علماء اعلام و سایر مؤمنین نزند.

### [مطلب پنجم] ا**مًا مدّاحا**ن

در شرایطی که با ذاکرین شرکت دارند از هر جهت باید رعایت کنند و آنچه که اختصاصی ایشان است و باید رعایت کنند:

۱\_احترام مجلس را نگاه دارند و هنگام مدح یا مرثیه خدن رِداء به دوش بگیرند.

۲\_بر سر پا ایستاده، مدح یا مرثیه بخوانند و رعایت احترام بین خود واهالی منبر
 را بنمایند.

۳ از خواندن اشعار دروغ و نا مناسب مجلس خواندن، خود داري كنند.

۴ اشعاری که میخواهند حفظ کنند و بخوانند، قبلاً به نظر اشخاص با اطلاع برسانند تا بررسی کنند که دروغ یا غلق یا هتک حرمتی نسبت به خانواده اهلبیت رسالت در آن نباشد.



### [مطلب ششم] وظایف مستمعین

۱- آنکه هنگام وارد شدن و نشستن و خدمت کردن در مجالس دینی و مذهبی، قصدشان برای خدا و رضایت او و برای ترضیه خاطر پیغمبر اکرم بی و فاطمه زهرا بیش و ائمه طاهرین بین باشد.

۲- این گونه مجالس شریفه را مانند سایر مجالس عادی حساب نکند و بداند که مجالسي است كه خدا و رسول و آل محمّد به آنها نظر دارند، و بـه عـناوين عـديده ثوابهای بسیار بزرگ از آنها عاید حاضرین در آن مجالس میشود که به هر یک از آنها قصد تقرّب به خدا و رسول أو و ائمه طاهرين -صلوات الله عليهم -بايد باشد. زيراكه مجالس علم و مجالس ذكر و مجالس فكر و مجالس تعظيم شعائر الله، و مجالس ملاقات برادران ديني و مذهبي، و زيارت ايشان، و مجالس آشنا شدن و شناختن برادران صالح ايماني، و مجالس تحيّت و سلام، و مجالس قضاء حاجات، و مجالس احسان به بندگان خدا، و مجالس زيارت علماء و مجالس نظر كردن بـه صورتهای علماء و ذریههای پیغمبر، و مجالس فضائل و مناقب آل محمد، و مجالس بيان فضايح و لعن بر دشمنان ايشان، و مجالس زيارت و سلام بر اثمه طاهرین، مجالس تعزیه داری بر اشان و گریستن در میبتهای ایشان، و مجالس گریستن از خوف خدا و گریانیدن، و مجالس لعن بردشمنان دین، و مجالس خو د را شبیه کردن و عزاداری کردن انبیاء، خاصه رسول خدا و حضرت زهرا و ائمه طاهرین و ملائكه مقرّبين، و مجلس احياء امر ائمه البيرة، و مجالس دعا براي تعجيل در فرج امام زمان و اصلاح امور و دفع گرفتاری مؤمنین و مؤمنات، و موفّق شدن بر بجا آوردن طاعات و ترک کردن هر گونه معصیت و گناه و غیر اینها، که در آیات قرآنیه و كتب معتبره و اخبار و احاديث صحيحه ثوابهاي بسيار روايت شده كه تشكيل أن مجالس عبادت، و وارد شدن و نشستن در آن عبادت، و گوش دادن به سخنان اهـــل منبر عــبادت، و گـريستن در مـصائب آلمـحمد، خـصوصاً حـضرت سيّدالشهداء الله عبادت، و خدمت كردن در أنها عبادت، و بذل مال و اطعام كردن در آنها عبادت، که طبق اخبار و احادیث صحیحه و معتبره همه آنها عبادت شمرده شده است ونشستن در این گونه مجالس تجارت رابحه است و جزء عمر به حساب نمی شود.

۳- آنکه به طور بی ادبانه در این گونه مجالس وارد نشوند و چنین معتقد باشند که خدای تعالی و رسول او و ائمه پهیان و ملائکه مقرّبین به آنها نظر دارند. پس به طور خضوع و خشوع و فروتنی باید وارد شوند.

بی ادب پا مَنِه اینجا که عجب درگاهی است

سجده گاه ملک و قبله وجه اللهي است

۴-باکفش در مجالس دینی و مذهبی، روی فرشها راه نروند و ننشینند که این شیوه متکبّران است و اشخاص جاه طلب، و در این گونه مجالس محلّ نزول ملائکه است، خصوصاً در مجالس عزای ابی عبدالله الحسین الله طبق اخبار و احادیث صریحه صحیحه و وجود مقدّس امام زمان عجل الله تعالی فرجه به آن نظر دارد و ملائکه برای اهل المجالس طلب رحمت و آمرزش میکنند.

۵ چون در چنین مجالس وارد می شوند، گوش به سخنان اهل منبر و ذاکرین دهند و بخواهند به وظائف دینداری آشنا شوند، و در عزاداری با عزاداران شرکت کنند تا در ثوابهای اخروی و فواید و برکات دنیوی با ایشان شریک باشند و عوض این مقدار از عمر خود را که در آن مجالس صرف کردهاند، از رضایت و خشنودی خدا و رسول او ائمه طاهرین و افاضات ایشان بهره مند گردند.

2\_ به پاس احترام آن مجالس، مادامی که اهل منبر مشغول وعظ و خطابه است با همدیگر به صدای بلند یا آهسته که بر همزدن حواس گوینده را باعث شود صحبت نکنند و رعایت نظم و سکوت مجلس، و بهره مند شدن خود و سایر حاضرین و مستمعین را در نظر بگیرند تا همگی از برکات و فیوضات سخنان گوینده برای تأمین سعادت دنیا و آخرت خود مستفیض و بهره مند گردند.

٧ در هنگام شنیدن ذكر مصیبت، چشم دریده و بیادب ننشینند، كاری كنند كه محزون و غمناك، با اهل مجلس هم ناله شوند و سعی كنند كه بـه گـریه در آیـند و



اشک از دیده هاشان جاری شود که ثمره آمرزش گناهان و نجات از عذاب الهی و آتش جهنم و دخول در بهشت جاویدان و خشنودی خدا و رسول و فاطمه زهرا و ائمه طاهرین علیهم الصلوة والسّلام - و هم جواری با ایشان، و در دنیا سبب توسعه روزی و گشایش در کارهاو برکت در عمر و کسب و کار، و دفع مرضها و بلاها و گرفتاری های دنیوی است؛ به مقتضای اخبار و احادیث بسیار.

۸ و هرگاه آن مجالس برای جشن و سرور اهلبیت پیم و عیدهای دینی و مذهبی و شادی شیعیان باشد، از کارهای نامشروع و کردارهای زشت بیرون از قانون شرع اجتناب کنند و خدا و رسول و اثمه پیم را به غضب در نیاورند.

## بعضی از طُرُق مشروع عزاداری

تذکر لازم: در پایان آنچه که تذکر داده شد، برای مزید آگاهی، مختصراً انواع عزاداری را مجدداً خاطر نشان مینمایم و از خوانندگان گرامی درخواست می کنم که در اطراف آن بنگرند. هر گاه در پیشگاه وجدانهای پاکشان مورد قبول افتد و پیسندند و آن را با قوانین شرع موافق دانند، برادران عوام ایمانی را تشویق نموده و به پذیرفتن مندرجات این کتاب راهنمائی و ترغیب فرمایند و این رو سیاه را از دعای خیر فراموش ننمایند:

۱ ـ گریه کردنست، که اخبار در فضیلت و ثواب و فوائد آن رسیده، فوق آنچه که در خور ادراک ما باشد

۲- تباکی است، یعنی: خود را به فکر، به گریه در آوردن، که نیز اخبار و احادیث راجع به آن روایت شده. و مراد از تباکی چنانچه بعضی روایت کرده و گفته اند: به معنای اینکه به دروغ خود را شبیه گریه کنندگان داشتن نیست، بلکه مراد مقدّمه ای است که به فکر کردن در حالات مظلومیّت حضرت سیدالشهداء علی و مصائب وارده گوناگون برآن حضرت، و اینکه از دوستان آل محمّد است و در مرحله دوستی و ادّعای شیعه بودن و به مقتضای اظهار اخلاص کردن و ارادت قلبی به آن بزرگوار داشتن سزاوار نیست، که محزون و متألّم و مصیبت زده و گریان نباشد، خصوصاً درصورتی که خود آن حضرت به وسیله علیا جناب سکینه خاتون از گلوی بریده و



حضرت زین العابدین از سر بریده خود برای شیعیان و دوستان پیغام گریه کردن برای خود داده و نیز خودش در مدّتهای قبل از شهادت می فرموده:

«انا قتيل العبرة». (١)

و بارها پدر بزرگوارش به او می فرموده:

«يا حسين، انت باعث عبرة كل مؤمن و مؤمنة». (٢)

یعنی: ای حسین، تو باعث گریستن هر مرد مؤمن و زن مؤمنه باشی.

لذا نشانه شیعه و دوست بودن این است که لااقل در مصیبت آن حضرت مغموم و متأثّر گردد و خود را به گریه بدارد.

٣ ـ گريانيدنست، و دليل بر فضيلت أن اخبار بسيار است.

۴\_مهموم و مغموم بودن است که از امام صادق روایت شده که فرموده: نفس کشیدن مهموم در مصیبتهای وارده بر ما تسبیح است. (۳) یعنی: ثواب تسبیح را دارد و غصه ناک بودن از برای ما عبادت است.

۵ شیون زدن و یک یک مصیبت هاشان را به زبان آوردن، چنانکه در روایات وارد شده و کفایت میکند در این باب فرمایش خود آن حضرت و پیغامی که به سکینه خاتون داده برای شیعیان و فرموده:

شيعتى مهما شربتم ماء عذبٍ فاذكرونى أو سمعتم بغريبٍ أو شهيد فاندبونى (۲) و كلام حضرت بقيه الله در زيارت قائميّه كه:

«لا ندبّن عليك صباحاً و مساء وأكين بدل الدموع دماً». (۵)

۶ لطمه به صورت زدن که آن نیز به مقتضای اخباری چند جواز و رجحان آن بی اشکال است و دلیل بر جواز آن، اضافه بر عمومیّات وارده، کلام بقیةالله دعجل الله تعالی فرجه است که فرموده حکایت حالات مخدّرات علویّات

<sup>1-</sup>كامل الزيارات، ص ٨٨، بحار الأنوار، ج ٢٨، ص ٢٧٩. ٢-بحار الأنوار، ج ٩٨، ص ٢٥٤؛ مستدرك الوسائل، ج ١٠، ص ٣١١. ٣-بشاره المصطفى، ص ١٠٥؛ بحار الأنوار، ج ٢٤، ص ٢٧٨. ٢-كفعمى، المصباح، ص ٩٤٧؛ نفس المهموم، ص ٣٧٨. ٥-بحار الأنوار، ج ٩٨، ص ٣٣٤.



هاشميّات

# «لاطمات الخدود او الوجوه». (۱) و فرمایش دیگر آن حضرت در همان زیارت معروفه: «و لطمت علیک الحور العین». (۲)

ونیز خوابی که حضرت سکینه خاتون ﷺ در شام خراب دیده و برای یزید پلید نقل فرموده؛ بنا بر آنچه صاحبان تواریخ و سیر و ارباب مقاتل در کتب خود روایت و نقل نمودهاند، و از حال جدّه بزرگوار خود خبر داده به این عبارت:

#### «فلطمت على وجهها و نادت واولداه». (٣)

و خبر بشیر جذلم از حال زنان مدینه که بر سر وسینه زنان از مدینه بیرون آمدند تا حضور حضرت سجّاد به همان حالت رسیدند و آن حضرت عمل ایشان را دید و منع از آن حالتی که بر سر و سینه ها می زدند نفر مود. و امّا سبب منع حضرت سیّدالشهداء علیه زنها را از لطمه به روهایشان زدن در روز عاشورا، شاید جهت رعایت حال کودکان و جلوگیری از شماتت دشمنان بوده.

٧ سينه زدن است، كه آن نيز از عمومات اخبار جوازش استفاده ميشود.

۹ ـ سر و پا برهنه کردن که به فتوای بسیاری از مجتهدین اشکالی ندارد و دلیل بر فضلش علاوه بر عمومات، عمل حضرت امیرمؤمنان علی است در مصیبت حضرت فاطمه زهراء علی، چنانچه علامه مجلسی ـ اعلی الله مقامه ـ و بعضی دیگر از محد ثین نقل فرموده اند خبری را که بعضی از جملات آن این است:

«فألقى الردّاء عن عاتقه و العمامة عن رأسه و حلّ ازاره». (۴)

یعنی: آن حضرت رداء را از دوش خود انداخت و عمّامه را از سر انداخت و بندهای اِزار خود را باز کرد.

> ٢-بحارالأنوار، ج ٩٨، ص٣٢٢. ٢-بحارالأنوار، ج ٢٣، ص ١٧٨.

۱۔بحارالأنوار، ج ۹۸، ص ۳۲۲. ۲۔بحارالأنوار، ج ۴۲، ص ۲۸۳.



۱۰ خاک و خاکستر بر سر ریختن، گر چه روایتی در این خصوص نرسیده که اذن داده باشند یا منع کرده باشند، مگر خبری که مرحوم جزائری و بعضی دیگر نقل کرده اند و روایت فرموده اند که، طرماح بن عدی روایت کرده راجع به آمدن حضرت خاتم الأنبیاء ﷺ وعدّه ای از پیغمبران در زمین کربلا در قتلگاه در شب یازدهم محرّم که:

«هو يحثو التراب على رأسه و شيبه».(١)

یعنی: آن حضرت خاک بر سر میریخت و بر محاسن خود.

و از ابن عبّاس روايت شده از آن حضرت با اين عبارت:

«و هو أشعث أغبر والتراب على رأسه أو شيبته». (٢)

یعنی: و آن حضرت ژولیده مو و غبار آلود بود و خاک بـر سـر یـا ریش او بود.

و در بحارالأنوار از امّسلمه به دو طریق روایت شده که پیغمبر را در خواب دیده - با اندک تفاوتی -که گفت:

«رأیت رسول الله ﷺ فی المنام و علی رأسه ولحیته اثر التراب». (۳)
یعنی: رسول خدا ﷺ را در خواب دید که بسر سسر و ریش او اثسر
خاک بود. که این نیز مؤید بر جواز است.

۱۱\_غذای لذیذ نخوردن و آب نیاشامیدن که گفته شده، بنابر اظهر که شک و شبههای در فضیلت آن نیست، و همچنین است زینت نکردن و سرمه نکشیدن و خضاب نکردن.

۱۲-لباس سیاه پوشیدن که بنابر قولی اظهر رحجان و عـدم کـراهت است. بـلکه قول به استحباب آن نیز هست به مقتضای عمومات وارده دیگر.

۱۳ پرچم افراشتن و عَلَم بر داشتن هر یک از اینها نیز جایز است نظر به عمومات و عدم معارض و مزاحم، و شیخ حرّ عاملی -رحمه الله - در کتاب وسائل در استحباب آن بابی وضع کرده.

۱\_بحارالأنوار، ج ۴۵، ص ۲۳۱. ۲\_بحارالأنوار، ج ۴۵، ص ۲۳۱. ۲\_بحارالأنوار، ج ۴۵، ص ۲۲۷.



تذکر: باید دانست که عزاداری به نحو مشروع منحصر به این سیزده طریق نیست و پیش از این مفصلاً در این کتاب به محل خود شرح داده شد، و چون ایس عمل شریف بزرگترین عبادات است، باید دقت کامل شود که فعل حرامی در آن صورت نگیرد و در آن داخل نشود. خدای تعالی همه مؤمنین و مؤمنان را از هوا و هوس های نفسانی نجات دهد و از شر شیاطین حفظ فرماید.

# پندواندرز

برادران و عزیزان دینی و ایمانی بدانید که مسلمان شیعه اثنی عشری کسی است که از روی هوا و هوس و دلخواه خود کاری نکند که خدا و رسول او و اثمه طاهرین صلوات الله علیهم اجمعین ـ را به غضب در آورد، بلکه در جمیع شئون و کارهایش باید خود را به میزان قرآن مجید و فرمایشات خاتم الأنبیاء و ائمه طاهرین ـ صلوات الله علیهم اجمعین ـ بیازماید زیرا که محک شناختن مسلمان مؤمن از غیر مسلمان، و خوبی و بدی ای قرآن مجید است و مدح و قدح و تعریف و تعریف و تنقید مردمان در خوبی و بدی کسی یا چیزی مناط اعتبار است.

فلذا بر مسلمان شیعی مذهب است که از خرافاتی که در این جزؤ از زمان، داخل آداب و احکام اسلامی شده بپرهیزد، و گفتار و کردار و رفتار خود را از روی قرآن و گفتار خانواده وحی و تنزیل که قرآن در خانه آنها نازل شده، پایه گذاری کند و از شاخ و برگهایی که به منزله خار و خاشاک است و اطراف درخت بارده دین و دین را گرفته، و میخواهد آن شجره مبارکه زیتونه را بخشکاند و نابود کند، صرف نظر کرده و به تیشه فکر و اندیشه بی آلایش، آن خار و خسها را ریشه کن نماید و خود را هدف طعنه هر آشنا و بیگانه نکند و شالوده دین و دیانت خود را بر پایه محکم معرفت استوار نماید و برای تن پروری و نفس پرستی چند روزه این جهان بی بنیان بخورند و گول رنگهای گوناگون و چرندهای بی چند و چون، اهل آن را خورند و گردن خود را به زیر بار ننگ و عار نگذارد و در جهاد روزهای عمر خود به هواهای نفسانی که نتیجه آن خسارت دو جهانی است نگذارند.



# **باب بیست**م در مراثی و زبان حالها اثر طبع مؤلّف

که به آن این کتاب پایان می یابد مرثیه ها و زبان حالهای چندی است که از آثار طبع قاصر این مؤلف که در مصائب حضرت سیدالشهداء علی سرودهام. رجاء واثق آنکه مورد قبول پیشگاه اقدس آل محمد بهی واقع شود.

سعدی مگر از خرمن اقبال بزرگان

یک خوشه ببخشند که ما تخم نکشتیم

«1»

ماتم شاه شهیدان تا به کی برپا بماند

تا به كى داغ حسين اندر دل زهرا بماند

تا به کی اندر عزای شاه مظلومان نشیند

تا به کی در ماتم جانسوز عاشورا بماند

تا به کی بر سر زنان شیونکنان گویم حسینم

تا به کی این ناله های آتشین بر جا بماند

تا به کی ماتم سرایان در غمش ماتم بگیرند

تابه کی دلهای ماتمدیده در غوغا بماند

در عرزای نوجوانان اشک غم تا چند ریزند

شعلههای آتشین تا چند در دنیا بماند

آتش داغ برادر با دل زينب چهها كرد

تا به کی آثار آن در عالم بالا بماند



كسى فسراموشم شود حال پريشاني زينب

در كنار نعش شه مىخواست تا تنها بماند

ای امام منتظر با عمهات زینب چه بگذشت

آن زمان كو خواست تنها اندر آن صحرا بماند

چند آتش می زنی «حیران» از این ماتم به دلها

دود آهت خود عجب نبود که پابرجا بماند

«T»

ای دست حق زمانه به آل عبا چه کرد

آل زنا به آل رسول خدا چه کرد

اندر بهشت عدن كجا جاى حزن بود

در حسيرتم كسه واقعه كربلا چه كرد

برزم عرزا و ناله و افغان حور عين

در پیشگاه حضرت خیرالنساء چه کرد

زهرا به لرزه آمد و لرزيد عرش حق

داغ حسين با حرم كبريا چه كرد

افسلاک در تسزلزل و انجم در اضطراب

جـــبريل در مــيانه ارض و ســما چــه كــرد

چـون شمر خواست تا سر شه از قفا برد

خنجر چه کرد و چکمه چه کرد و جفا چه کرد

زینب ستاده موی پریشان و سینه چاک

مىدىد كان ستمگر دور از خدا چە كرد

فرياد بركشيد و بزد دست غم به سر

أن ضحهها و ناله و بى منتها چە كرد



«حیران» خموش باش و از این بیش دم مزن این شعر جانگداز تو با دیده ها چه کرد

(T)

آن دم که شمر خواست سر شه جـدا کـند

مى خواست تاجدا سر او از قفاكند

زينب به آه و ناله فغان بركشيد و گفت

كى پيش چشم خواهرش اين ظلمهاكند

ای بے حیا بے جای حسینم مرا بکش

او را كفايت اين همه زخمها كند

بگــــذار بــا بــرادر خــود گــفتگو كــنم

شايد به وقت دادن جان رازها كند

بگـــذار تــا زِ اشک يــتيمان داغـدار

این زخمهای پیکر خود را دواکند

بگذار تاکه فاطمه آید به کربلا

وز آه و ناله شود قيامت بها كند

گوید تویی حسین من ای پاره پاره تن

ظلم اين چنين زمانه به آل عباكند

دلها از این مصیبت جانسوز شد کباب

«حیران» سزدکه پیرهن از غم قباکند

«F»

محشر اولاد زهرا در زمین کربلاشد آه از این محشر که اندر روز عاشورا به پاشد



یک طـــرف لب تشـنگان افـتاده در غش

یک طرف جاری سرشک کودکان از دیده ها شد

یک طرف زنهای بیکس در فغان و آه و زاری

یک طرف زینب قرین محنت و رنج و بلا شد

یک طرف مادر فتاده روی نعش نوجوانش

یک طرف خواهر سر نعش برادر در نواشد

یک طرف شهزاده قاسم عازم کوی شهادت

مادرش شيون كنان با ناله او را از قفا شد

یک طرف افتاده نخل قامت اکبر روی خاک

دست سقای شهیدان یک طرف از تن جدا شد

یک طرف بر حلق اصغر تیر کین از ظلم جا کرد

زين مصيبت خون به قلب حضرت خيرالنساء شد

یک طرف شاه شهیدان جسم عریان در بیابان

پــيكر مــجروح او پــامال ســم اسبهــا شــد

یک طرف زنهای ماتم دیده سر گرد بیابان

تيره از دود فغان و آهشان ارض و سما شد

عالم امكان همه از بهرشان گريان و نالان

نى مىن «حيران» تىنها غرق اندوه و فغان شد

«A»

از تنن و جان بار الها در رهت دل برگرفتم

هسستی خسود دادم و خشنودی داور گرفتم

از زن و فرزند و يار و خانمان يكسر گذشتم

كام دل را بهر حق از خنجر و حنجر گرفتم

جان خود دادم كه جانها را ز غم آزاد سازم

در ره وصل تو دل از اکبر و اصغر گرفتم

در بسیابان ولایت از سر و از جان گذشتم

تشنه لب جان دادم وصل تو در خاطر گرفتم

من شدم راضي تنم در خاک و خون عریان بماند

خاک گرم کربلا را بالش و بستر گرفتم

مشتری گشتم در این بازار کالای بالا را

نیفعها از دادن انگشت و انگشتر گرفتم

در منای دوست قربان دادم قربان شدم من

چون از این هستی گذشتم هستی دیگر گرفتم

گرچه مشکل بود بی اکبر برایم زندگانی

با غم او ساختم تا زندگی از سر گرفتم

سوخت قلب زار «حيران» در غم فرزند زهرا

در عــزایش دل ز کـف دادم ولی دلبر گـرفتم

«F»

شــه بــه بــزم قــرب حـق مـىخواست تــا مأوى نــمايد

آنیچه بودش با خدای خویشتن سودا نماید

خـــيمه خـــود را زِ يــــثرب در زمــين كــربلا زد

تاکه از خون شهیدان محشری برپا نماید

ماه رویان حجازی را بسر شور حسینی

در عــراق آورد تـا در آن زمــين غـوغا نـمايد

تا کےند برپا لوای ماتم خود را به عالم

خواست در آن سرزمین احداث عاشورا نماید



آمد و آورد و كرد آن راكه با حق بست پيمان

عمهد خود را با خدا میخواست پابرجا نماید

بسعد داغ کشستگان و نسوجوانسان و عسزيزان

أمد اندر خيمه تا توديع با زنها نمايد

ديد او را مانده باقي شيرخوار تشنه كامي

خواست تا او را به برم قرب حق اهدا نمايد

گفت ماتم ديده خواهر شيرخوارم را بياور

تا وداع أخرين خرويش با بابا نمايد

پس گـرفت آن غـنچه نشكـفته را بـر روى دامـان

خواست از فيض دم خود مرده را احياء نمايد

بر لبش بنهاد لب تا بوسد أن خشكيده لب را

بسلکه بسر روی پدر چشمان خود را وا نماید

تسير دشمن روى دست باب آمد بر گلويش

آه از ایسن ماتم که ذکرش خون همه دلها نماید

گوشهای بنشین اشک از دیده جاری کن تو «حیران»

اندر این ماتم شفاعت تا تو را زهرا نماید

«Y»

شرح ماتم از سر بریده میباید شنید

يا كه از داغ برادر ديده ميبايد شنيد

آن دل غـمدیده دانـد حالت غمدیده را

شسرح غم را از دل غمدیده میباید شنید

قصة لب تشنگان را از شه لب تشنه پرس

تشنگی را از لب خشکیده میباید شنید

ماتم اولاد زهرارا زِ ماتم ديده خواه

شرح ماتم را زِ ماتم دیده میباید شنید

حال جسم چاک چاک کشته لب تشنه را

بسر سر نی از سر بسبریده میباید شنید

حالت غلطيده در خون را زِ خون غلطيده جو

از شهیدان حال خون غلطیده می باید شنید

سوزش قلب من «حيران» دل تفديده را

ای بــرادر از دل تــفدیده مــیباید شـنید

«A»

در كربلا چو شاه شهيدان ز زين فتاد

آویرهای زِ عرش خدا بر زمین فتاد

لرزيد عرش از غم و بگريست زار زار

از خاتم رسول خدا چون نگين فتاد

اندر بهشت فاطمه فرياد بركشيد

آنسان که شور و غلغله در حور عین فتاد

جبريل صيحهاي بزد أن چون كه اضطراب

در ما سِوای زِ ناله روح الامین فتاد

گوياكه خواست عالم امكان شود خراب

زان شورشی که در فلک هفتمین فتاد

خورشید خواست تاکه ز مغرب کند طلوع

آندم که روی خاک امام مبین فتاد

آه از دمي كه زينب كبرى به قتلگاه

چشمش به پاره پاره تن شاه دین فتاد



گهفتا توئی برادرم ای پاره پاره تن

يا رب چرا برادر من اين چنين فتاد

«حسيران» به ماتم شه دين ريز اشک غم

شاید قبول درگه سلطان دین فتاد

# «P»

سر بُسبریده در بالای نے سوزی دیگر دارد

که از این سوز قبلب خواهرش زینب خبر دارد

تبجلی کرد چون نور رخش بر محمل زینب

كے اخراهر تواند دیده از این نور بردارد

سر بُسبريده و زخم جبين و ريش پرخونش

ب خاکستر چو شد آلوده تأثیری دیگر دارد

چو خواهر دید بر بالای نی رأس برادر را

که با چشم پر از خون جانب خواهر نظر دارد

كشيد آهي ز سوز سينه و زد دست غم بر سر

که ای غمخوار زینب چون تو زینب همسفر دارد

مّے شبھای تارم ای برادر کاش می مردم

فلک بعد از تو با ما بس جفاها زیر سر دارد

بزد پیشانی خود را چنان بر چوبه محمل

کے تا از ایس مصیبت عالمی زیر و زبر دارد

زِ زیر ناقه خون میریخت از زخم سر زینب

که «حیران» زین مصیبت دل پر از خون دیده تر دارد

### «1+»

ماتم آل على را از دل زهرا بهرسيد

حالت لب تشنگان از روز عاشورا بهرسید

داغ و مسرگ نسوجوانان را اگر خواهید دانید

از سكينه و زرباب و زينب و صغرا بپرسيد

سينه سرزان و فرياد زنان داغديده

ای عـزاداران هـمه از محشر کـبری بـپرسید

زخمهای پیکر مجروح شه از من نخواهید

از سنان و تيغ و تير و خنجر اعدا بپرسيد

حالت جانبازی شه را به هنگام شهادت

روی خاک از خواهر او عصمت صغرا بپرسید

جسم صد چاک عزیز فاطمه پامال کین شد

از سم اسبان و جولانگاه آن صحرا بپرسید

مرو پریشان در بیابان دختران ماه سیما

دست غم بر سر زنان از حمله اعدا بپرسید

من نمي گويم عدو آتش چه سان بر خيمه ها زد

خود ز دود شعلهاش از طارم اعلى بپرسيد

من نمی گویم که «حیران» در عزای آل زهرا

حالتش چون است بايد از دل شيدا بپرسيد

«11»

# زبان حال حسين ﷺ با خواهر

خواهر غم پرورم كن صبرتا زهرا بيايد

چون شوم من كشته امشب انـدر ايـن صـحرا بـيايد

پیکر عریان من در خاک و خون آغشته بیند

اشک ریسزان مسوکنان با آه و ویسلا بسیاید

سینه سوزان دست غم بر سر زنان گوید حسینم

در ميان حور عين با ضحه و غوغا بيايد



بسر تسو و بسر كسودكانم تسا دهد امشب تسلى

باش خواهر منتظر كز عالم بالا بيايد

خرواهرا بر کودکانم تو ز شفقت مادری کن

وعده ده بر بحه هایم کز سفر بابا بیاید

در شب تاریک امشب خواهرا در این بیابان

تا ببرد دست هايم ساربان اينجا بيايد

جان خواهر با زنان و كودكان آماده باشيد

تا شـــترهای اســیری بـهرتان فـردا بـیاید

کرد دود آه «حیران» آتشی سوزنده بر پا

كــز شــرارش دودهـاى آه از دلها بايد

### «1T»

# زبان حال زينب

گردیده خران بهار زیبنب بسنگر دل داغیدار زیبنب ای مسایه اعیتبار زیبنب کرده است زمانه کار زیبنب هر شهر و دیار یار زیبنب ای وای بسه روزگار زیبنب رفته است زدل قرار زیبنب ای مونس و غمگسار زیبنب دیسن دیده اشکبار زیبنب دیسن دیده اشکبار زیبنب کن گریه به حال زار زیبنب ای ماه شبان تار زینب بر نیزه سر تو من بدنبال بر نیزه سر تو من بدنبال رفتی و زما نظر بریدی دنبال سرت شتر سواری گردیده فغان و آه و زاری در کوفه و شام غم برندم شد قسمت من یتیم داری با ناله کودکان چه سازم زنجیر و غل و علیل تبدار زین ماتم جانگداز «حیران»

## «1T»

به فدای جسم و جانت دل بی قرار زینب

شده تیره روزگارم مه شام تار زینب

تین بی سر تو افتاده در آفتاب سوزان

چه کند چه چاره سازد دل داغدار زینب

به کیجا برم شکایت زکدام غیم بنالم

شب و روز ریزش اشک شده است کار زینب

مسن و نالههای جانسوز و غیم یتیم داری

نیظری نیما برادر به دل فکار زینب

دل بینوای «حیران» شده خون در این مصیبت

که فلک چه خون دل ریخت به کام زار زینب

## «14»

# زبان حال زينب تا مركب برادر

فیل تن اسب شه ار مات رخ فرزین نیست سیر او از چه پیاده است چرا برزین نیست

کاسه سم به زمین میزنی و شیهه زنی در تو ای اسب مگر مهر و وفا آیین نیست

از چه زین تـو نگـون یـال و جـبین پـرخـونی یا فـراری شـدهای شـرط مـروّت ایـن نـیست

کو حسینم به کے اساندہ چرا تنهایی بی کسش دیدی از این راہ تو را تمکین نیست

با سر نعش برادر مگر از جان بگذشت که تو را راحت و آسایش و هم تسکین نیست خونم از نوک قبلم می چکد و اشک ز چشم

به جهان نیست دلی کز غم تو خونین نیست

چاک شد خامه «حیران» چو دل غمزدهاش

چاره جز نوحه سرائی زمن مسکین نیست

«1D»

در رثاء قمر بنی هاشم

خود رساند ساقی لب تشنگان به آب

چون خواست تا ز آب کند خویش کامیاب

ياد آمدش ز تشنگی شاه بی سپاه

از کف بریخت آب و بهخود کرد این خطاب

کی نفس خوار باش و کف از آب کن تھی

ياد آر تشنه كامي فرزند بو تراب

پر کرد مشک آب و لب تشنه شد برون

شاید که مشک آب رساند به آن جناب

اما دریع و دردکه نگذاشت خصم دون

ت\_ا ماه آب برساند به آفتاب

كردند دستهاى شريفش زتن جدا

بر جسم او زدند بسی تیر بی حساب

شد مشک او ز آب تهی جسم او زجان

افتاد روی خاک و زکف داد صبر و تاب

رو كرد سوى خيمه و باشه وداع كرد

از خمیمگاه شاه برون تاخت چون عقاب

خود را رساند بر سر نعش برادرش

نردیک شد که عالم امکان شود خراب

#### «18»

# زبان حال امام بر کنار نعش پسر

چو شه آمد کنار نعش اکبر تو گوئی شد به پا آشوب محشر به بالینش ز مرکب شد پاده به بر بگرفت چون شهزاده را شاه لبش بر لب نهاد و بوسهاش داد ز سوز دل فخان و ناله سر كرد بگـــفتا كـــى فــروغ ديــده گــانم زهمة و غمة دنيا وارهيدي شدى آسوده و تنها منم من يس از تو خاك بر فرق جهان باد زداغ تـو بـرون جـانم زتـن رفت

سرش را بر سر زانو نهاده شــرر افــتاد انــدر مــا ســوى الله بەرويش روى پاك خويش بىنهاد دل آشفته را آشفته تر کرد برفتی و زدی آتش به جانم عـجب رفـتي و دل از مـا بـريدي گرفتار اندر این صحرا منم من گلستان جهان بي تو خزان باد ضياء و نور از چشمان من رفت

### «YY»

## مرثيه

يا نافه مشك از فر آوردي بيرون در و لعل و گوهر آوردي تـــا بــنده يگانه جــوهر آوردي هـفتاد و دو تـن فـزونتر آوردي عـــبدالله و عــون و جــعفر آوردى ع\_باس و على اكبر آوردى دُردانـــه عــلى اصــغر آوردى شمشير و سنان و خنجر آوردي مانند سكينه دختر آوردي

ای باد صبا تو عنبر آوردی در بحر وجود كرده غواصي سيري كردي و در شهود از غيب تا قلزم عشق راكني طوفان از کے عبه برون سوی منای عشق از آل عــــلی بــرای قــربانی با كوكبه جدال شاه دين در دشت بالابه بزم قرب حق آماده برای قتل شاه دین از سیلی خشم تا شود نیلی



و زبهر جفای کوفی و شامی فرزند و عیال و خواهر آوردی

تا آل نبی شوند اسیر خصم زنیجیر ستم مکرر آوردی

«At»

أيضأ

هر گه که یاد ہے کسے ہے کسان کنم

از دیده اشک ریرم و از دل فغان کنم

با چشم دل به خاک شهیدان چو بنگرم

سیل سرشک غم زد و چشمان روان کنم

ياكباز شهادت عشاق پاكباز

خود را به ناله همدم و همداستان کنم

بر آب خوشگوار گر افتد مرانظر

یادی ز تشنه کامی لب تشنگان کنم

گـر كـودكي كـند طـلب آب از كسـ،

یاد از صدای العطش کو دکان کنم

هر جاکه نالهای ز جوان مرده شد بلند

يادي به حال زار جوان كشتگان كنم

از روزن دل اَر نگــــرم قــــتلگاه را

یادی ز زینب و ستم دشمنان کنم

بينم نشسته بر سر نعش برادرش

گوید چه کار بی تو من ناتوان کنم

با این عیال بی کس و طفلان بی پدر

جانا بگو چه چاره من خسته جان کنم

بسیار مایلم کے بمانم بے پیش تو

گرمیگذارد خصم به کویت مکان کنم

# «حیران» شها به یاد تو میرزد اشک غم

# خواهم رخت ببينم و تسليم جان كنم

### «19»

ف خان و نالهاش آتش به جان زد جهانی را ز غم زیر و زبر کرد زدی آتش به قلب داغدارم سرت بالای نی چون ماه تابان شکستی هم دل و هم محفل ما زمین کربلا ماتم سرا شد تین عریان و جسم پاره پاره اسیر و دستگیر اندر عذابیم گرفتار جفا و جور عدوان که دودش تیره کرد ارض و سما را تین مجروح شد از تازیانه که از دلها بشد تاب و توانها ز بعد قتل شه زینب فغان زد سر نعش برادر ناله سر کرد بگیفتا ای میه شبهای تارم تنت بی سر فتاده در بیابان زدی آتش ز داغت بسر دل میا زمرگت خاک غم بر فرق ما شد عجب کردی تو از ماهاکناره خبرداری که ما در اضطرابیم بسریشان کودکانت در بیابان زدند آتش حریم کبریا را زبیمارت گرفتندی بهانه ز بیمارت گرفتندی بهانه خموش «حیران» مزن آتش به جانها

#### «+ T»

بـــيمار و غـــل جـــامعه و نــاقه عــريان

در کے چه و بازار چنین زار که دیده

چـون ماه رخ زاده زهـرا به سرني

انگشت نــما بـر سر بـازار کـه دیـده

خون می چکد از محمل و جمعی به نظاره

یک زینب و این محنت بسیار که دیده

نازی قدم و خار مغیلان و ره شام

افتادن اطفال روى خار كه ديده

چون عارض گلرنگ يستيمان حجازي

ليلى رخى از سيلى اشرار كه ديده

گے کوفه و گے شام گے ہی دیر نصاری

جے آل علی این همه آزار که دیده

ويسرانم نشيني و غريبي و اسيري

آل نيبي و خيانه خيمار كيه ديده

نـــوباوه زهـرا و تـمنای کـنیزی

بےزم پسر ہند جگر خوار کے دیدہ

طشت زر و لعلل لب و چوب ستم خصم

سائیدن پاقوت گے ربار کے دیدہ

سوز دل «حيران» ز غم شاه شهيدان

در بزم عزا وین غم بسیار که دیده

#### «T1»

# بازگشتن علی اکبر از میدان نزد پدر و اظهار عطش نمودن

یسعنی اکسبر آن مسه زیسا لقا از قستال خسم سوی باب شد وز شسرار تشنگی پیژمرده است شقل آهن کرده بی تابم دگر ریسز آبسی بسر شسرار آه من تازیک شربت کنم دل کامیاب تا بسرارم از دل دشسمن دمار ریخت گوهر نرگس شهلای او

قرة العين شه ملک بقا چونکه از سوز عطش بى تاب شد گفت بابا نوگلت افسرده است مىکشد این تشنگیم ای پدر جان فدایت ای تو خضر راه من هست آیا هیچ راهی سوی آب گیرم از نو بار راه کار و زار مات شد شاه از رخ زیبای او

گسفت آزردی مسن دلریش را چشم گریان بسته خندان گشود شه زیاقوت لبانش قوت خورد یعنی اندر عاشقی چالاک باش رو شراب وصل نوش از دست او

بر دهانم نه زبان خویش را از میان لعل یاقوتش ربود وانگهش مهر سلیمانی سپرد افستخار سید لولاک باش نیست شو تا آنکه گردی هست او

#### «TT»

# سرّ برگشتن او و آب خواستن از پدر

تاكه گويد طرفه سرى بوالعجب كار و زار لشكر اعدا بهشت می ندیدی در حرم نایاب بود خاصه آنها كز عطش بنموده غش نوشد آب و از عطش يابد نجات كأمد و غم در دل بابش فزود سفت ز الماس سخن دری عجیب گوئيا چون شام عالم سوز شد بود در کف تیغ قهرش آوری كرد او را تشنكى بى اختيار مست صهبای حقیقت نی مجار ديد او را از دور آمد به پيش یک طرف جانبازی و فوز عظیم ديد كورا نيست از ايندو مفر تا چه گوهر يابد از بحر عميق در قـــتال حــزب شـيطان غـوي غوطه زد در خون به قربانگاه حق

طــوطی اسرار گـو بگشـود لب گرچه رو اکبر زمیدان بازگشت گر که او در جستجوی آب بود آل طــه جـمله در سـوز عـطش م\_ى بايستى رود سوى فرات سر این برگشت از میدان چه بود مے توانش گفت وجهی دلفریب روز عاشورا چو غم افروز شد آن زمان كان آيت پيغمبري وز شرار تیغ و تیر گیر و دار يافت أن اول قتيل عشق بار از ره علم و عمل تكليف خويش یک طرف دفع شر از شاه و حریم در تـزاحـم هـر دو رابا يكديگر گشت اندر لجه فكرت غريق آب باید نوش کرد و شد قوی ياكه بايد شد شهيد راه حق

مینبتوان رفت ایس ره بسی دلیل نی پی تحصیل رخصت بلکه عزم گفت باید حال استفهام کرد قسلب قبلب عالم امکان ربود بسد مسعانی و بسیانش زیسر لب فقه او اصل و فروع او وصول حد و رسمی نیست در اسرار عشق لیک خود سرچشمه هر آب بود تساکه از سر نهان آگاه شد چون فروغ از پیش چشم شاه رفت جان خود قربانی جانان نمود تساکه روحش از قفس پرواز کرد

دیسد آن محبوب درگاه جلیل زیسن سبب از رزم آمد سوی بزم نسی ز مستقبل ز ماضی دم نسود نسی ز مستقبل ز ماضی دم نسود بسا بیان احمدی منطق گشود بسا بدیع حسن شدگرم طلب نسحو استعلام او صرف وصول اصل و فرعی نیست اند کار عشق گرچه او از تشنگی بی تاب بود هسادی وصلش دلیل راه شد یافت باید سوی قربانگاه رفت عاشقانه رو سوی میدان نسود زد یکی جولان و شد گرم نبرد

### «TT»

# شهادت على اصغر

شــه بـفرمود ای ز مـادر یـادگار

خــواهـراطـفل صـغيرم را بـيار

تـــا بــبينم بـار ديگــر روي او

ــوسه چـــينم بـــر لب دلجــوي او

شــه گــرفت آن غــنچه پــرمرده را

بـــوسه زد آن لؤلؤ نـــاسفته را

برد او را سوی مقتل با شتاب

تا دهد آبى به آن دُرٌ خوشاب

گفت کے قوم این گھر زان من است

جــوهر جـان بــلكه جــانان مــن است

شير خوار است ار چه باشد شيرخوار

هست نـــام اعـــظم پـروردگار

لیک از سوز عطش افسرده است

و ز شرار تشنگی پرومرده است

گر گنه کار است آن هم گرچه نیست

ایسن گناه از گل بود و ز غنچه نیست

قال ياللقوم ذا الخطب الفضيع

نبؤني ءانا المذنب ام هذا الرضيع

رحمى آخر تابه كى جور وجفا

ويسلكم منواعلى ابن المصطفى

چون شود گر منتی بر من نهید

جرعهٔ آبى به اين كودك دهيد

قــوم ز اســتسقاء شــه در هــلهله

زان مــــان گشت ساقی حـرمله

ساغر جــور و جــفا لبـريز كـرد

ناوى بيكان طغيان تيز كرد

مصحف حق را نشان تير كرد

از دم تسيرش گسلو پسر شير كسرد

وه كـــه از پســـتان پــيكان أن صــغير

در تهبسم گشت شد از شیر سیر

زين تبسم حجتى اثبات كرد

پرتوی بنمود و شه را مات کرد

الغــــرض أن زاده خـــتمى مآب

بست ز آن خون گلو بروی خضاب

تساکسه در روز جرا خرنین جربین

كرويد اينك صبغة الله است اين

صبغة الله يا خضاب وحدتست

ياكه زينت بخش نقش رحمت است

## «TF»

## این مرثیه با قلبی سوزان سروده شد

دیدی فلک به آل پیمبر چها نمود

در کربلا چه محشر کبری به پانمود

در خاک و خون فکند جوانان ماه رو

بس عيشها به ماتم ايشان عزا نمود

در پیش چشم مادر و خواهر ز راه ظلم

سر از برادران و جوانان جدا نمود

در جای شیر بر گلوی طفل شیر خوار

از راه كسينه نساوك بسيكان رها نمود

لب تشنه جان سپردن اندر کنار آب

ظلم این چنین که کردکه آل زنا نمود

سرهابه نوک نیزه و تنهابه روی خاک

كافر شنيدهايد كجااين جفانمود

هـرگز شـنیدهاید تـن پاره پاره را

در زیر سم اسب کسی توتیا نمود

زینب چو دید جسم برادر به روی خاک

عريان فتاده رو به رسول خدا نمود

از دل كشيد ناله هذا حسين و كفت

بنگر جدا عدو سر او از قفا نمود



«حیران» به ماتم شه دین ریز اشک غم

انسان کے محنات بر او گریه ها نمود

### «TD»

# بازار كوفه

تا ماه رخ زينب با مهر مقابل شد

در عقده رأس افتاد عالم متزلزل شد

دید آن سر خونین را بر نی چو تجلی کرد

شــد شــيفته رويش وز قــافله غــافل شــد

بر خرمن دلها زد آتش شرر آهش

وز سیل سر شکش خون اندر دل قاتل شد

ای ماه شب تارم هرگز نه گمانم بود

انگشت ناما رأست مشهود قبائل شد

دنـــبال سـرت هـر دم مــىنالم و مــىآيم

گـويا زِ ازل تـقدير بـر طـي مـنازل شـد

باطفل صغير خود يک لحظه تکلم کن

كر نار فراق تو بيرون زكفش دل شد

## «YF»

# زبان حال زینب در مجلس یزید

بردار از ایس لعل لبان چوب جفا را

زين بيش ميازار دل خير نساء را

این لب که تو را از زدنش واهمهای نیست

ديده است بسسى تشنگى كرببلارا



دست تـو شـود قـطع مـزن دست نگهدار

ظالم مشكن أيسنه صنع خدا را

در مساتم او عسرش همی لرزد و گرید

در غلغله افكنده غمش ارض و سما را

### «TY»

به ماتم شه دین سیل اشک جاری کن

در این مصیبت جانسوز پافشاری کن

رغم خصم جفا پیشه اشک ماتم ریز

نهال معرفت خویش آبیاری کن

دلی که خانه حق است بر هوا مسپار

به پاکسازی آن کوش و پایداری کن

يمي طهارت دل از خطا و جرم و گناه

شهید دشت بلا را به گریه یاری کن

به گوش دل بشنو نالههای زهرا را

به ناله پیرو او باش و بی قراری کن

# پایان کتاب

صلی الله علیک یا مولانا و مولی الکونین اباعبدالله الحسین ـ ارواحنا و ارواح العالمین لک الفداء ـ باکمال اعتذار و شرمساری و دل شکسته برای تقرّب به خدای تعالی و خشنودی او و رضایت جد بزرگوارت رسول خدا تیجالی و فیدر اعلی مقدارت حضرت امیرمؤمنان ـ صلوات الله و سلامه علیه ـ و مادر والاگهرت صدیقه طاهره سیده زنهای جهانیان فاطمه زهراهی به نوشتن این کتاب با چشم علیل که بینایی خود را از دست داده مبادرت نمودم و با تأییدات خداوند متعال و توسیلات به ساحتهای قدس شما اهل بیت طیبین و طاهرین به انجام و اتمام آن موفق گردیدم و به پیشگاه مقدس حجت بالغه الهیه مهدی منتظر حضرت بقیة الله امام عصر ـ عجل الله تعالی فرجه ـ تقدیم میدارم. رجاء واثق از حضرتش آنکه این هدیه ناقابل مقبول پیشگاه اقدس آن جناب گردد، ان الهدایا علی مقدار مهدیها.

گر عيب پوش حاجت رندان رواكند ايزدگنه ببخشد و دفع بلاكند و از مقام شامخ حضرتش وسائل طبع و انتشار آن را خواهانم. اللهم ثبتني على محبّتهم و ولايتهم في الدنيا و ارزقني شفاعتهم في الآخرة اله الحق آمين يا ارحم الراحمين.

در تاریخ روز سه شنبه بیست و سوم شهر رمضان سال یکهزار و چهارصد (۱۴۰۰) هجری قمری اتمام یافت

# فهرست منابع و مأخذ

### ١-قرأن كريم

٢- اثبات الهداة، شيخ محمّد بن حسن حرّ عاملي، مطبعة العلميه، قم

٣-الاحتجاج، احمد بن على الطبرسي، نشر مرتضى، مشهد؛ و انتشارات اسوه،

۴-احقاق الحق و إزهاق الباطل، قاضى نور الله شوشترى، انتشارات كتابخانه آية الله مرعشى نجفى، قم.

۵-الاختصاص، شیخ مفید، تحقیق: علی اکبر غفاری، جامعه مدرسین حوزه علمیه، قم.

عداختران تابناك، شيخ ذبيحالله محلاتي، انتشارات اسلاميه، تهران.

۷-اختیار معرفة الرجال (معروف به رجال کشی)، شیخ طوسی، تحقیق، حسن مصطفوی، دانشگاه مشهد.

٨- الإرشاد، شيخ مفيد، مؤسسة أل البيت المن الإحياء التراث، قم.

۹-ارشاد القلوب، ابو محمد حسن بن أبى الحسن ديلمى، منشورات شريف رضى، قم.

• ١- اسرار الشهادة، علامه دربندي، انتشارات ذوى القربي، قم.

11\_استبصار، شيخ طوسى، تحقيق، سيدحسن خرسان، دارالكتاب الاسلاميه، تهران.

الدين في صفات المؤمنين، ابو محمّد حسن بن ابي الحسن ديلمي، مؤسسه آل البيت المين التراث، قم.

17- اعلام الورى، فضل بن حسن طبرسى، مؤسسه آل البيت: لإحياء التراث، قم.

١٤\_الاعتقادات، شيخ صدوق، تحقيق: حامد فدوى اردستاني، المكتبة الپارسا، قم.

10- اقبال الأعمال، سيّد بن طاووس، دارالكتب الإسلاميه، تهران، و مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت.

18\_امالي، شيخ صدوق، موسسة البعثة، قم؛ و دارالكتب الإسلاميه، تهران.

17- امالى، شيخ مفيد، تحقيق: على اكبر غفارى، جامعه مدرسين حوزه علميه، قم؛ ودارالمرتضى، بيروت.

11- امالى، شيخ طوسى، دارالثقافة، قم.

19- الامان من أخطار الأسفار والأزمان، سيد بن طاووس، موسسه آل البيت بي الإحياء التراث، قم.

• ٢- الامامة والتبصرة من الحيرة، على بن حسين بن بابويه قمى [والد شيخ صدوق]، مؤسسه امام مهدى الله ، قم.

٢١ - أنيس الأعلام، محمّد صادق فخر الاسلام، المكتبة المرتضويه، تهران.

۲۲\_بحارالأنوار، علامه مجلسي، دارالكتب الاسلاميه، طهران؛ ومؤسسة الوفا، بيروت.

۲۳\_بصائر الدرجات، ابو جعفر محمد بن حسن بن فروخ، انتشارات كتابخانه آبة الله مرعشى نجفى، قم.

**۲۴\_البدایة والنهایة،** ابن کثیر دمشقی، تحقیق: علی شیری، دار احیاء التراث العربی، بیروت.

٢٥- بلدالأمين، شيخ ابراهيم بن على عاملى كفعمى، چاپ سنگى.

77\_بشارة المصطفى لشيعة المرتضى، عماد الدين محمّدبن ابى القاسم طبرى، المكتبة الحيدريه، نجف.

٢٧ تأويل الآيات الظاهرة في فضائل العترة الطاهرة، سيد شرف الدين على حسين استرآبادي، جامعه مدرسين حوزه علميه،قم.

۲۸ تاریخ مدینة دمشق، ابن عساكر دمشقی، تحقیق: علی شیری، دارالفكر، بیروت. ۲۸ تاریخ مدینة دمشق، ابن عساكر دمشقی، تحقیق: علی شیری، دارالفكر، بیروت. ۲۹ تاریخ الأمم والملوک)، ابن جریر طبری، مؤسسة الأعلمی للمطبوعات، بیروت؛ و دارالمعارف، مصر.

ر مسى سلم و من ابن واضح، المكتبة الحيدريه، نجف؛ ومؤسسه ونشر فرهنگ اهلبيت عليه، قم.

٣٦ تاريخ ابن خلدون، ابن خلدون، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت.

٣٢ تاريخ بغداد، خطيب بغدادي، دارالكتاب العربي، بيروت.

٣٣ تاريخ نگارستان، قاضي احمد بن محمد غفاري كاشاني، انتشارات حافظ،



تهران.

٣٣- توحيد المفضّل، مفضّل بن عمر جعفى (از اصحاب امام صادق على )، انتشارات هجرت، قم.

٣٥- تهذيب الأحكام، شيخ طوسى، تحقيق: سيدحسن خرسان، دارالكتب الإسلاميه، تهران.

۳۶ التوحید، شیخ صدوق، تحقیق، سیّد هاشم حسینی طهرانی، جامعه مدرسین حوزه علمیه، قم.

٣٧ تحف العقول، حسن بن على بن شعبة، جامعه مدرسين حوزه علميه، قم.

٣٨- تذكره الخواص، سبط اين جوزى، تحقيق: سيّد محمّدصادق بحرالمعلوم، مكتبة نينوى الحديثة، تهران.

٣٩- نسبيه الخسواطسر و نسزهة النسواظسر (مسجموعه ورّام)، ورّام بس ابي فراس، دار صعب و دار التعارف، بيروت.

۴۰ تفسیر القمی، علی بن ابراهیم قمی، تحقیق: سید طیب موسوی جزائری، دارالسرور، بیروت.

۴۱ تفسير العياشى، ابى نضر محمد بن مسعو دسلمى سمر قندى، المكتبة العلمية، تهران.

٣٢ تفسير الثعلبي، اسحاق بن احمد ثعلبي، انتشارات كتابخانه آية الله مرعشي نجفي، قم. ٣٣ التفسير المنسوب إلى الامام العسكري الله تحقيق: سيّد على عاشور، دار احياء التراث العربي، بيروت.

۴۴ تفسیر فرات، فرات بن ابراهیم بن فرات کوفی، مؤسسه چاپ و نشر وابسته به وزارت ارشاد، تهران.

۴۵ تفسیر الطبری (جامع البیان فی تفسرالقرآن)، محمد بن جریر طبری، دارالکتب العلمیة، بیروت.

۴۶ تفسيرالبرهان (البرهان في تفسيرالقرآن)، سيّد هاشم بحراني، مؤسسة البعثة، بيروت. ۴۷ تفسير الصافى، ملا محسن فيض كاشاني، تحقيق: سيّد محسن حسيني اميني، دارالكتب الاسلاميه، تهران.

۴۸ ـ ثواب الأعمال، شيخ صدوق، منشورات شريف رضي، قم.



۴۹ـ جامع الأخبار، محمّد بن محمّدشعيرى سبزوارى، مؤسسه آل البيت المبين الإحياء التراث، بيروت.

٥٠ جواهر المطالب في مناقب الامام على الله محمد بن احمددمشقى باعوني شافعي،
 تحقيق: محمد باقر محمودي، مجمع احياء الثقافة الاسلامية.

۵۱ جواهر الكلام، شيخ محمد حسن نجفى، دارالكتب الاسلاميه، تهران.

۵۲ جلاء العيون، علامه مجلسي، انتشارات سرور، قم.

۵۳ الخصال، شيخ صدوق، تحقيق: على اكبر غفاري، جامعه مدرسين حوزه علميه، قم.

۵۴ الخرائج والجرائح، قطب الدين راوندي، موسسه امام مهدي الله قم.

۵۵\_دعائم الإسلام، قاضى نعمان، دارالمعارف، مصر.

۵۶ دلائل الإمامة، محمد جرير بن رستم طبرى، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت.

۵۷\_الدعوات، قطب الدين راوندي، مؤسسه امام مهدى الله ، قم.

۵۸ دخائر العقبي في مناقب ذوى القربي، احمد بن عبدالله طبرى، دارالمعرفة بيروت.

٥٩ الذريعة الى تصانيف الشيعة، شيخ آقا بزرگ تهراني، دارالأضواء، بيروت.

٠٠ روضة الواعظين، فتال نيشابورى، منشورات شريف رضى، قم.

1عروضة الشهداء، ملاحسين كاشفى سبزوارى، دفتر نشر نويداسلام، قم.

٢٤ زاد المعاد، عكرمه مجلسي، انتشارات اسلاميه، تهران.

٣٤ زينت المجالس، مجدالدين محمد الحسيني، انتشارات سنائي، تهران.

عرشرح الأخبار، قاضى نعمان، تحقيق: سيّد محمّد حسينى جلالى، جامعه مدرسين حوزه علميه، قم.

۵عـ شرح نهج البلاغه، ابن الحديد معتزلى، تحقيق: محمد ابوالفضل ابراهيم، انتشارات كتابخانه آية الله مرعشى نجفى، قم.

8- صفات الشيعه، شيخ صدوق، تحقيق: حامدفدوى اردستاني، المكتبة الپارسا، قم.

٧٧\_الصحيفة السجادية الجامعة، مؤسسه امام مهدى المله ، قم.

٨عـ صحيح مسلم، مسلم بن الحجاج القشيري، مكتبة محمّد على صبيح، قاهره.

۹-الطبقات الكبرى، محمّد بن سعد كاتب الواقدى، دار صادر، بيروت.

٧٠ طرائف في معرفة مذاهب الطوائف، سيّد بن طاووس، چاپخانه خيام، قم.



السراط المستقيم إلى مستحقى التقديم، شيخ زين الدين ابى محمّد على بن يونس النباطى البياضى، المكتبة المرتضوية، تهران.

٧٢- الصواعق المحرق في الرد على أهل البدعه والزندقة، ابن حجر هيشمي كوفي، تحقيق: عبدالوهاب بن عبداللطيف، مكتبة القارة، مصر.

٧٣-عدة الداعى، ابن فهد حلّى، انتشارات داورى، قم.

٧٤- عوالى اللنالى، محمّد بن على ابراهيم الاحسائى، تحقيق: مجتبى عراقى، مطبعة سيّد الشهداء الله ، قم.

٧٥- علل الشرائع، شيخ صدوق، انتشارات داوري، قم.

٧٤-عيون اخبار الرضا، شيخ صدوق، انتشارات جهان، تهران؛ و نشر صدوق، تهران.

٧٧- العقد الفريد، ابن عبدربه، دارالكتاب العربي، بيروت؛ ودار الأندلس، بيروت.

٧٨-عوالم العلوم، شيخ عبدالله بحراني اصفهاني، مؤسسه امام مهدى الله ، قم.

٧٩ فرائد السمطين، جوينى خراسانى، تحقيق: محمّدباقر محمودى، مؤسسة المحمودي للطباعة والنشر، بيروت.

٠٨-فرسان الهيجاء، شيخ ذبيحالله محلاتي، مركز نشر كتاب، قم.

١٨- الفصول المهمة، ابن صباغ مالكي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت؛ المكتبة الحيدرية، نجف.

٨٢ قرب الاسناد، ابو العباس عبدالله بن جعفر حميرى، مؤسسه آل البيت الميالي الإحياء التراث، قم.

۸۳ قصص الأنبياء، قطب الدين راوندى، تحقيق: غلام رضا عرفانيان، نشر الهادى، قم. ۸۴ كفاية الطالب، گنجى شافعى، تحقيق: محمّد هادى امينى، داراحياء تراث أهل البيت عبين ، تهران.

۵۸ کشف الغمة فی معرفة الائمة، علی بن عیسی الإربلی، منشورات شریف رضی، قم.
۵۸ الکافی، ثقة الإسلام کلینی، تحقیق: علی اکبر غفاری، دارالکتب الإسلامیه، تهران.
۸۷ الکامل فی التاریخ، ابن اثیر جزری، دار صادر، بیروت.

۸۸- كامل الزيارات، ابن قولويه قمى، تحقيق: عبدالحسين امينى تبريزى، المطبعة المرتضويه، نجف.

٨٩-كفاية الأثر، ابن خزارقمي، تحقيق: سيد عبداللطيف حسيني كوه كمرى،

انتشارات بيدار، قم.

• ٩- كنزالفوائد، ابو الفتح محمّد بن على بن عثمان كراجكي طرابلسي، دارالأضواء، بيروت.

٩١ - كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، متقى هندى، مؤسسة الرسالة، بيروت.

٩٢ كمال الدين و تمام النعمة، شيخ صدوق، تحقيق: على اكبر غفارى، جامعه مدرسين حوزه علميه، قم.

**٩٣\_اللهوف في قتلى الطفوف،** سيّد بن طاووس، انتشارات داورى، قـم؛ و انتشارات جهان، تهران.

٩٤ لواعج الأشجان، سيّد محسن امين عاملي، مكتبة بصيرتي.

٩٥ مثير الأحزان، ابن نما حلى، مؤسسه امام مهدى الله قم.

98\_ مجمع البحرين، شيخ فخرالدين طريحى، تحقيق: سيّد احمد حسينى، المكتبة المرتضويه، تهران.

٩٧ مكارم الأخلاق، حسن بن فضل طبرسى، تحقيق: علاء آل جعفر، جامعه مدرسين حوزه علميه، قم.

٩٨ مصباح المتهجد، شيخ طوسى، تحقيق: شيخ حسين أعلمى، مؤسسة الأعلمى للمطبوعات، بيروت؛ مؤسسة فقه الشيعه، بيروت.

٩٩ مقتل الحسين، مو فق بن احمد مكى خوارزمى، تحقيق: محمد سماوى، مكتبة المفيد، قم.

٠٠٠ مقتل الحسين، ابى مخنف، انتشارات الزهرا، قم.

المحاسن، احمد بن خالد برقى، تحقيق: سيّد مهدى رجائى، مجمع جهانى أهل البيت الميثين، قم.

١٠٢ مواعظ العددية، آية الله مشكيني، نشر الهادي، قم.

**۱۰۳** مجمع الزوائد و منبع الفوائد، نو رالدین علی بن ابی بکر هشمی، تـحقیق: عـبدالله محمّد در ویش، دارالفکر، بیروت.

٠٠١ منية المريد في أدب المفيد والمستفيد، شهيد ثاني، جامعه مدر سين حوزه علميه، قم.

۱۰۵ مناقب آل ابی طالب، ابن شهر آشوب مازندرانی، تحقیق: یوسف بقاعی، دارالأضواء، بیروت.

١٠٤ معجم البلدان، ياقوت حموى، دار احياء التراث العربي، بيروت.



١٠٧ مستطرفان السرائر، ابن ادريس حلّى، مؤسسه امام مهدى المله، قم.

۱۰۸ مستدرك الوسائل، ميرزا حسين نورى طبرسى، مؤسسه آل البيت عليك الإحياء التراث، بيروت.

١٠٩ مستدرك سفينة البحار، شيخ على نمازي، جامعه مدرسين حوزه علميه، قم.

• ۱۱- مشكاة الأنوار في غرر الاخبار، ابوالفضل على بن حسن فضل طبرسي، مكتبة الحيدرية، نجف.

111- المصباح في الأدعية والصلوات والزيارات، ابراهيم بن على عاملي كفعمي، تحقيق: شيخ حسين أعلمي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت.

. ١١٢ مدينة المعاجز، سيّد هاشم بحراني، تحقيق: سيّد عزة الله مولائي همداني، مؤسسة المعارف الإسلاميه، قم.

١١٣ منتهى الأمال، حاج شيخ عباس قمى، انتشارات هجرت.

11۴ من لا يحضره الفقيه، شيخ صدوق، تحقيق، على اكبر غفارى، جامعه مدرسين حوزه علميه، قم.

١١٥- ناسخ التواريخ، ميرزا محمد تقى خان سپهر، انتشارات اسلاميه، تهران.

11/ انورالعين في مشهد الحسين، ابي اسحاق اسفرايني، المنار، تونس.

١١٧ - نفس المهوم، حاج شيخ عباس قمى، مكتبة بصيرتي.

۱۱۸ نهج السعادة في مستدرك نهج البلاغة، شيخ محمدباقر محمودي، دارالتعارف للمطبوعات، بيروت.

119-وسائل الشيعه، شيخ محمّد بن حسن حرّ عاملي، مؤسسه آل البيت المُبَالِيَّ الإحياء التراث، قم.

17٠ وسيلة الدّارين في انصار الحسين، سيّد ابراهيم موسوى زنجاني، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت.

171 ينابيع الموذة، شيخ سليمان بن ابراهيم قندوزي حنفي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت؛ و انتشارات اسوه، قم.

